# Vandenhoeck & Ruprecht

Der griechische Schlachtfeldgott Ἐνῦάλιος

Author(s): Stefan Schaffner

Source: Historische Sprachforschung / Historical Linguistics, 2019, Bd. 132 (2019), pp. 246-

284

Published by: Vandenhoeck & Ruprecht (GmbH & Co. KG)

Stable URL: https://www.jstor.org/stable/10.2307/27085549

JSTOR is a not-for-profit service that helps scholars, researchers, and students discover, use, and build upon a wide range of content in a trusted digital archive. We use information technology and tools to increase productivity and facilitate new forms of scholarship. For more information about JSTOR, please contact support@jstor.org.

Your use of the JSTOR archive indicates your acceptance of the Terms & Conditions of Use, available at https://about.jstor.org/terms



## Der griechische Schlachtfeldgott Ἐννδάλιος¹

### Stefan Schaffner

Abstract: The Greek theonym Ἐνῦάλιος (cf. Mycenaean E-nu-wa-ri-jo /Επὖμαlijos/ and West Argolian Ἐνυραλιος VIIa), a god of war beside Ἄρης, is usually deemed a substrate word of pre-Greek origin (cf. e.g. Frisk I, 536). In the language of Homeros, only Ἐνῦάλιος is combined with the epithet ἀνδρεϊφόντης 'man-slaying' in the formula Ἐνῦαλίφ ἀνδρεϊφόντη (II. 2.651, 7.166, 8.264, 17.25) at the end of the hexameter. As this formula matches a metrically correct hexameter ending only in its pre-Proto-Greek form \* $enūμalij\~i(h_2)anr_ik^wh(g^wh)\'ont\~i(i)$  (with still existing r-sonans of the epithet), it can be concluded, that the formula itself must have been created and the single elements of the formula must already have existed at an astonishingly early period of the Greek language history (before ca. 2000 BC). These facts speak against the recently made

Historische Sprachforschung 132 (2019), 246–284, ISSN 0935-3518 (print), 2196-8071 (online) © 2021 Vandenhoeck & Ruprecht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Anregung zur Beschäftigung mit der Etymologie des griechischen Kriegsgottes Ένδάλιος verdanke ich meiner Ehefrau Christina Sponsel-Schaffner, der dieser Aufsatz in Dankbarkeit gewidmet ist. In langen Gesprächen und Diskussionen vor und nach der Abgabe Ihrer Masterarbeit "Der Areskult in Metropolis (Ionien)" (publiziert als Sponsel 2017) im Herbst 2016 haben wir vielfältige Aspekte des gegenseitigen Verhältnisses zwischen Ares und Enyalios thematisiert und diskutiert. Meiner Ehefrau verdanke ich auch den Hinweis auf die wichtigen Arbeiten zum Kult des Ένδάλιος von Gonzales 2004 und 2008. - Gelegenheit zur Vorstellung meiner neuen etymologischen Deutung von Enyalios hatte ich bereits in zwei Vorträgen mit dem Titel "Der griechische Schlachtfeldgott Ἐνδάλιος": zum einen ein Gastvortrag auf Einladung von Michael Janda am Institut für Indogermanische Sprachwissenschaft der WWU Münster am 25.04. 2017, zum anderen ein Vortrag beim 32. Namenkundlichen Symposium in Kals am Großglockner am 10.06. 2017. – Norbert Oettinger (FAU Erlangen-Nürnberg) verdanke ich den mündlichen Hinweis (08.11. 2017), dass Ilya Yakubovich (Moskau, Marburg) im Verlauf des Jahres 2017 vorgeschlagen hat, Ἐνδάλιος als Entlehnung aus einer westanatolischen Vorform von lydisch enwala- "Herr"(?) (LW 22 §6a kot=it cidaλmdav ẽnwaλaλ "as for the ẽnwaλa- of the cidaλm-eans" [dazu Yakubovich 2017a: 276/277]) zu deuten (zitiert bei Högemann-Oettinger 2018: 77/78). Ilya Yakubovich hat mir dann auf Anfrage dankenswerterweise am 25.11. 2017 eine vorläufige Version seines Aufsatzes mit dem Titel "The Anatolian connections of the Greek god Enyalius" zugeschickt (zitiert als Yakubovich 2017b). Dankbar bin ich auch für eine Reihe von Hinweisen, die ich von Heiner Eichner (Wien), Olav Hackstein (München), Michael Janda (Münster) und Thomas Steer (Erlangen) erhalten habe. Für verbleibende Fehler und Irrtümer trage ich natürlich alleine die Verantwortung. Es soll nicht unerwähnt bleiben, dass meine etymologische Deutung von Ἐννδάλιος bereits bei Högemann-Oettinger 2018: 78 Fn. 56 referiert ist, und zwar mit den Gegenargumenten, die Yakubovich 2017b gegen sie vorgebracht hat. Es stehen sich jetzt jedenfalls zwei Alternativen der etymologischen Deutung des Ἐνῦάλιος gegenüber, die beide unabhängig davon, welche der beiden sich letztendlich durchsetzen wird, allemal besser sind als die Annahme der Herkunft des Ἐνδάλιος aus einem schwer zu fassenden vorgriechischen Substrat

assumption that the Greek god of war Ἐνῦάλιος was borrowed from the hapax legomenon Lydian ẽnwaλa- (LW 22 § 6a) or a western Anatolian preform of ẽnwaλa- 'lord, master' (cf. Ἐνῦαλίοιο ἄνακτος 'of (the) lord Enyalios' Archilochus Fr. 1 D). However, the proposed meaning 'lord, master' of the hapax legomenon Lydian ẽnwaλa- is to far away to be secured. In this paper, it is argued that the Greek theonym Ἐνῦάλιος (cf. Mycenaean E-nu-wa-ri-jo /Enū̃ualijos/, West Argolian Ένυγαλιος) < Proto-Greek \*enūųálijo-s (with  $\bar{u}$  due to metrical lengthening) can etymologically be interpreted as a continuant of a prepositional governing compound pre-Proto-Greek \*(h1)enu-ulh3ijo-s 'who is along the battlefield, who acts along the battlefield' (perhaps an original epithet of Ἄρης, becoming then an independent god of war). The preverb of this compound can be identified with the adverb PIE \*(h1)énu 'along, after' (cf. Vedic ánu 'along, after, furthermore, later', Young Avestaan anu 'after, according to', Old Persian anuv 'after, according to' etc.). Within Greek, the second element \*-ulh3-ijo- (with the compositional suffix \*-iio-, cf. e.g. Greek ἐπι-δήμιος : δῆμος) can etymologically be connected with the (passive) η-aorist ἀλῶναι 'to die, to fall, to be killed (in battle, in war)'  $< *ulh_3-eh_l$ - to the PIE root \*uelh\_3- 'to defeat, to slay, to beat to death sb. (in battle, in war)'. Outside Greek, the proposed meaning 'battlefield' of the second element \*-ulh3-ijo- matches well Proto-Germanic \*uala- m./n. 'battlefield, battle' (Old Norse valr m., Old English wæl n., Old High German wal m., Middle Dutch wale-stat) < PIE \*uólh3-o- m. 'killing, slaying (in battle, in war)' and Proto-Germanic \*uala- m. 'the slain (on battlefield)' (Old Norse valr m., Old English wæl n.) < PIE \*uolh3-ó- 'the slain, the killed (on battlefield)'. Thus, the proposed etymology of Ἐνδάλιος provides a fitting and suitable motive of denomination for a god of war (or, if so, for an original epithet of a god of war).

1. Eine Götterfigur des griechischen Pantheons, die sich bisher einer plausiblen etymologischen Deutung erfolgreich widersetzt hat, ist der Kriegsgott Ἐνῦάλιος, für den in den Standardetymologica des Griechischen meist nichtgriechische Herkunft angenommen wird². Zunächst soll eine Übersicht über die wichtigsten Bezeugungen des Götternamens in Inschriften und in der klassischen frühgriechischen Literatur geboten werden. Bezeugt ist das Theonym in der Form *E-nu-wa-ri-jo* /Enŭualijos/ (≈ griech. hom. Ἐνῦάλιος, inschr. westargolisch Ἐνυγαλιος Argos VII¹ [s. Punkt 2]) bereits im Mykenischen³. Das Theonym /Enŭualijos/ findet sich auf einer fragmentarischen Tafel aus Knossos in einer Liste von vier jeweils im Dativ Singular genannter Gottheiten, und zwar an erster Stelle der zweiten Zeile:

 $<sup>^2</sup>$  Vgl. Frisk I, 536: "Vorgriechischer Name mit unklarer Bedeutung und unbekannter Etymologie"; Chantraine 1968: 352: "Pas d'étymologie. Nom de divinité probablement préhellénique"; LfgrE 2, Sp. 610: "E wahrsch. vorgr.". Bei Beekes 2010 fehlt ein Eintrag zu Ἐνῦάλιος. Verfehlt (wegen myk. E-nu-wa-ri-jo und westarg. Ἐνυϝάλιος) Carnoy 1956: 119/120: Ένν $\phi$  < \*en-us- $\bar{o}$  "celle qui pique dedans, qui enforce son dard", Ένν $\bar{b}$ άλιος "qui tue en perçant de flèches ou d'épées".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Ventris-Chadwick 1973: 311/312, Aura Jorro 1985: I 221 (mit älterer Literatur), CIMK I 52, Killen-Olivier 1989: 335, Duhoux 2010: 107. Bei Wachter 2000b: 217 fehlt /μ/ bzw. /w/ in der phonetischen Transkription der mykenischen Namensform des Gottes: "Ένσάλιος (2.651) *e-nu-wa-ri-jo* /Enŭalijos/ (GN)".

```
(1) KN V 52 (= CMIK I, 52)<sup>4</sup>
```

```
<sup>1</sup> a-ta-na-po-ti-ni-ja 1 u[] vest.[

<sup>2</sup> e-nu-wa-ri-jo 1 pa-ja-wo-ne 1 po-se-da[o-ne | 1 | vest.[ : vielleicht]-wo[)

<sup>1</sup> Der Herrin Athena: 1; [der/dem?];

<sup>2</sup> dem Enyalios: 1; dem Paian: 1;

dem Poseidon: [1]
```

Wegen des fragmentarischen Erhaltungszustandes der Tafel muss jedoch unklar bleiben, was die der jeweiligen Gottheit durch das Zahlzeichen 1 zugedachte Sache (Weihegeschenk? Votivgabe o.ä.?) ist, die möglicherweise vorher oder nachher im nicht erhaltenen Teil der Tafel genannt sein könnte. Die Identifizierung der Namen mit Götterfiguren des klassischen griechischen Pantheons ist völlig klar<sup>5</sup>. Da /Entualijos/ hier auf der Tafel nicht zusammen mit Ares genannt ist, Ares seinerseits wohl auf einer anderen Tafel aus Knossos unabhängig von /Enū̃ualijos/ bezeugt ist<sup>6</sup>, hat man wohl zu Recht den Schluss gezogen, dass es sich in mykenischer Zeit um zwei eigenständige Gottheiten des Krieges handelt; vgl. z.B. Ventris-Chadwick 1973: 312: ,,e-nu-wa-ri-jo = Ἐνυάλιος, an early god of war (Il. II, 651, etc.), perhaps a consort of Ἐννώ, later regarded as an epithet of Ares. The name possibly recurs in the form E-nwa-ri-jo on Pylos 55 = An 724"; Aura Jorro 1985: I 221: "e-nu-wa-ri-jo Teónimo en Dat. en KN V 52 (seg. del. núm. 1, entre otros teónimos). Unánimemente interpr. como Ένυάλιος, quizá diferente de a-re (...)"<sup>7</sup>. Der Göttername ist wohl auch bezeugt in der Passage PY An 724 11–12 e-ko-si-qe e-qe-ta ka-ma[...|] e-to-ni-jo e-nwa-ri-jo, die del Freo 2002/2003: 154-156 in der neuesten Edition der relevanten Tafel aus Pylos als /ekhonsi-kwe hekwetai kamas etōnijon En(u)walijōi/ interpretiert und tentativ mit "and the hekwetas-officials will hold the kamas-terrain as the etonion for Enyalios" übersetzt. Selbst wenn man, wie del Freo, loc. cit. als Alternative vorschlägt, annimmt, dass e-nwa-ri-jo hier als Personenname zu interpretieren sei, so dürfte doch die Ableitung von dem Götternamen Enyalios gesichert sein<sup>8</sup>. Sprachlich sind die beiden mykenischen Belege insofern von Wichtigkeit, weil sie wortinternes u-consonans im

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. auch die Abbildung bzw. Nachzeichnung der Inschrift in CMIK I, 52.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. dazu beispielsweise den Kommentar von Ventris-Chadwick 1973: 311/312.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. Aura Jorro 1985: I 96 "I. Probablemente teónimo Dat. en KN Fp 14.2 (*qe-rasi-ja* S 1 *a-mi-so-de* / *pa-si-te-o-si* [sic!] S 2 *a-re* V [, debajo de *me-no* OLE | *a-ma-ko-to* / *jo-te-re-pa-to* // *e-ke-se-si* V 1, *ll*. .1a-.1b). Se admite en general su correspondencia con el teónimo "Aρης". Zur Etymologie des Namens des Ares zuletzt Willi 2014: 207–225.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgl. auch Gordon 1997: 1053.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Die Zusammengehörigkeit der beiden Formen ist früher wegen der Unsicherheit der Lesung des Zeichens <nwa> in Zweifel gezogen worden (vgl. z.B. Morpurgo-Davies 1972: 109). Die Lesung wurde jedoch von Bennett / Olivier 1973: 54 bestätigt. Parallele Fälle einer Alternation zwischen \*48 = <nwa> und der graphischen Sequenz *nu-wa* bietet Melena 2014: 62.

Namen /Entualijos/ zeigen, das durch einen inschriftlichen Beleg des Namens mit Digamma-Schreibung aus Argos bestätigt wird.

**2.** Es handelt sich um eine wohl als Votivgeschenk an Ἐνυϝάλιος zu interpretierende Bronzeplatte mit Inschrift und eingeritzter Zeichnung, die zeitlich wohl in die zweite Hälfte des 7. Jahrhunderts v. Chr. zu datieren ist<sup>9</sup>.

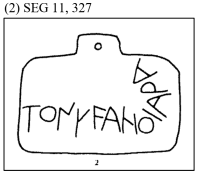


Abb. 1: Votivgeschenk an Ένυτάλιος. Bronzeplatte mit Inschrift aus Argos (aus: Jeffery 1961, Plate 26).

Lesung: τονυαλιοιαρα. Die kurze Inschrift in *scriptio continua* ist zu segmentieren und zu interpretieren entweder als

a) το (Έ)νυραλίο ἰαρά (sc. σκῦλα o.ä.) "des Enyalios geweiht(e) (Kriegsbeutestücke o.ä.)"<sup>10</sup>

oder (weniger wahrscheinlich) als

b) τὀνυγαλίοι ἀρᾶ "Dem Enyalios aufgrund eines Gelübdes"11.

Die Bronzeplatte zeigt auf der einen Seite einen behelmten Reiter, auf der anderen Seite einen Mann mit einer Lanze<sup>12</sup>. Was die Interpretation der Inschrift anbelangt, sind in der Literatur m. W. zwei konkurrierende Deutungen vorgeschlagen worden, wobei meines Erachtens der ersten Alternative eindeutig der Vorzug einzuräumen ist. Die erste Deutung, die Jeffery 1961: 156 in ihrem Standardwerk vertritt, segmentiert die in *scriptio continua* gehaltene kurze Inschrift in die drei Wortformen το (Έ)νυγαλίο ἰαρά mit sandhibedingter Aphärese des anlautenden *E*- des Götternamens, wobei το (Έ)νυγαλίο als von ἰαρά abhängige Genitivform zu bestimmen ist und als Bezugswort für ἰαρά nach Jeffery 1961: 156 sinngemäß etwa σκῦλα "Kriegsbeutestücke" oder eine andere Neutrum-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. Jeffery 1961: 156, Gordon 1997: 1053. Ein frühes Enyalios-Heiligtum für Argos wird bezeugt durch Plutarch, wo Telesilla nach dem Sieg über die Spartaner in der Schlacht bei Sepeia eine Enyalios-Statue zu Ehren der Stadtverteidigung durch die Frauen errichtete (vgl. Jessen 1905: 2651, Gordon 1997: 1053); Plut. De Mul. Virt. 245c-f: οὕτω δὲ τῆς πόλεως περιγενομένης, τὰς μὲν πεσούσας ἐν τῆ μάχη τῶν γυναικῶν ἐπὶ τῆς ὁδοῦ τῆς Ἀργείας ἔθαψαν, ταῖς δὲ σωθείσαις ὑπόμνημα τῆς ἀριστείας ἔδοσαν ἱδρύσασθαι τὸν Ένυάλιον "Nachdem so die Stadt überlebt hatte, bestatteten sie die in der Schlacht gefallenen Frauen auf dem Weg nach Argos hin, den geretteten Frauen gestatteten sie, als Andenken für die Heldentat ein Heiligtum für Enyalios zu errichten".

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Vgl. z.B. Jeffery 1961: 156.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Vgl. Vollgraf 1934: 136ff.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Vgl. Nilsson 1955: 519, Jeffery 1961: 156.

Plural-Form eines sinnverwandten Wortes zu ergänzen wäre. Als Übersetzung ergäbe sich "des Enyalios geweihte (Kriegsbeutestücke o.ä.)". Jeffery 1961: 156 bemerkt in dem Kommentar zur Inschrift: "It was plainly meant to adorn some offering of war-spoil to Enyalios, whose sanctuary in Argos is attested by ancient authority. The style of the horse and rider engraved on the original strip suggests the second half of the seventh century, and the dedication itself may well be before the end of the century". Die zweite, m.E. weniger wahrscheinliche Deutung, die von dem Erstherausgeber der Inschrift Vollgraf (1934: 136–158) stammt, liest die Inschrift als τόνυγαλίοι ἀρᾶ "dem Enyalios aufgrund eines Gelübdes". Als sprachliches Argument gegen diese Deutung ist m.E. einzuwenden, dass man im Dialekt von Argos beim bestimmten Artikel die volle Form des Dativs Singular ausgeschrieben als τοι, τωι<sup>13</sup> erwarten würde und eine Aphärese des anlautenden E- des Götternamens dann unterbleiben sollte<sup>14</sup>. Festzuhalten bleibt, dass in der dialektalen westargolischen Form des Götternamens das wortinlautende *u*-consonans, das uns bereits in der mykenischen Form des Namens *E-nu-wa-ri-jo* /Enū̃ualijos/ begegnet ist, Ende des 7. Jahrhunderts durch die Digamma-Schreibung noch bezeugt ist. An der Identifizierung des Namens mit Ἐνῦάλιος kann jedenfalls kein Zweifel bestehen.

**3.** Im frühgriechischen Epos scheint Ἐννδάλιος sowohl als Name einer eigenständigen Gottheit als auch als Synonym und Epitheton für Ἄρης verwendet zu sein 15, wobei eine klare Trennung an den relevanten Belegstellen meist nicht mit absoluter Sicherheit vorgenommen werden kann. Die Assoziation zwischen beiden Gottheiten ist bereits bezeugt in Il. 17.210–211 16. Hektor legt Achills Rüstung an:

(3) Il. 17.210ff. Έκτορι δ' ἥρμοσε τεύχε' ἐπὶ χροϊ, δῦ δέ μιν Ἄρης δεινὸς Ἐνυάλιος, πλῆσθεν δ' ἄρα οἱ μέλε' ἐντὸς ἀλκῆς καὶ σθένεος

"Und dem Hektor fügten sich die Waffen um den Leib, und in ihn tauchte Ares, der schreckliche Enyalios, und erfüllt wurden ihm innen die Glieder von Kampfkraft und Stärke."

(Schadewaldt 1977: 292)

 $<sup>^{13}</sup>$  Vgl. z.B. GDI 3.263 Τάργ[εῖ]οι ἀνέθεν τῶι Διρὶ τῶν Qορινθόθεν; GDI 3.274 τοῖ ρανάκοι ἡμὶ; SEG 13.243 τῶι δάμωι; SEG 17.142 l. 8 τῶι ἱαρῶι etc.

 $<sup>^{14}</sup>$  Vgl. immerhin SEG 24, 266, Z. 12 ... ἔν τε τῶι ἐνεστακότι ἐνιαυτῶι... (Argos, ca. 100 v. Chr.); SEG 22, 266, Z. 28 ... ἔν τῶι ἐπ[ιφανεστάτωι... (Argos, ca. 100 v. Chr.).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Vgl. Mader 1991: 611, Gordon 1997: 1053, Graf 2000: 118: "Engstens funktionsverwandt ist **Enyalios**, dessen Name in der Ilias als Synonym für Ares verwendet wird (13.519/521, 18.309/304, 20.69/38). Auch er ist bereits myk. belegt (KN V 52; s. MYK) und ist nachhomerisch in allen kultischen Belegen eine unabhängige, oft mit Enyo gepaarte Gottheit".

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Vgl. Purves 2011: 82.

Diese Belegstelle könnte als Zeugnis für eine eigenständige Rolle des Enyalios neben Ares zu werten sein, nämlich dann, wenn δεινὸς Ένυάλιος als Apposition zu Ares und nicht als Attribut zu verstehen ist<sup>17</sup>. Auch andere Belegstellen in der Ilias sprechen für die Auffassung des Enyalios als einer eigenständigen Gottheit, die über eigene (und z.T. exklusive) Epitheta verfügt (vgl. García-Ramón 2010: 88). Dafür seien repräsentativ einige ausgewählte Belegstellen aus der Ilias angeführt. Im sog. Schiffskatalog des zweiten Buches der Ilias werden als Führer des am Zug nach Troia teilnehmenden Schiffkontingents die Kreter Idomeneus und Meriones genannt, wobei Meriones als ἀτάλαντος Ἐνυαλίφ ἀνδρειφόντη "gleichwiegend dem männermordenden Enyalios" beschrieben wird.

(4) Il. 2.650ff.

τῶν μὲν ἄρ' Ἰδομενεὺς δουρὶ κλυτὸς ἡγεμόνευε Μηριόνης τ' ἀτάλαντος Ἐνυαλίῳ ἀνδρειφόντη: τοῖσι δ' ἄμ' ὀγδώκοντα μέλαιναι νῆες ἕποντο.

"Von denen war Idomeneus, der speerberühmte, der Führer und Meriones, gleichwiegend dem Enyalios, dem männermordenden. Und denen folgten achtzig schwarze Schiffe."

(Schadewaldt 1977: 39)

Auf den metrisch anomalen Formelvers Ένυαλίφ ἀνδρειφόντη im Hexameterausgang wird im Zusammenhang mit der Frage des Alters der Bildung von Ἐνῦάλιος noch ausführlich in Punkt 8 einzugehen sein. Die Verwendung von Ἐνῦάλιος als Epitheton für Ἄρης (z.B. auch Apoll. Rhod. 3.1366) führte zu der Katachrese in Hom. II. 17.210ff. (vgl. Eur. Phoen. 1572) und zu der Redensart ξυνὸς Ἐνυάλιος (II. 18.309, Aristot. rhet. 2.21 1359a 16<sup>18</sup>)<sup>19</sup>:

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Vgl. Mader 1991: 611.

<sup>18</sup> χρῆσθαι δὲ δεῖ καὶ ταῖς τεθρυλημέναις καὶ κοιναῖς γνώμαις, ἐὰν ὧσι χρήσιμοι: διὰ γὰρ τὸ εἶναι κοιναί, ὡς ὁμολογούντων πάντων, ὀρθῶς ἔχειν δοκοῦσιν, οἶον παρακαλοῦντι ἐπὶ τὸ κινδυνεύειν μὴ θυσαμένους "εἶς οἰωνὸς ἄριστος ἀμύνεσθαι περὶ πάτρης," (Hom. Il. 12.243) καὶ ἐπὶ τὸ ἤττους ὄντας "ξυνὸς Ένυάλιος," (Hom. Il. 18.309) καὶ ἐπὶ τὸ ἀναιρεῖν τῶν ἐχθρῶν τὰ τέκνα καὶ μηδὲν ἀδικοῦντα "νήπιος ὃς πατέρα κτείνας παίδας καταλείπει" "One should even make use of common and frequently quoted maxims, if they are useful; for because they are common, they seem to be true, since all as it were acknowledge them as such; for instance, one who is exhorting his soldiers to brave danger before having sacrificed may say, 'The best of omens is to defend one's country,' and if they are inferior in numbers, 'The chances of war are the same for both,' and if advising them to destroy the children of the enemy even though they are innocent of wrong, 'Foolish is he who, having slain the father, suffers the children to live'." (englische Übersetzung von Freese 1926).

<sup>19</sup> Vgl. Gordon 1997: 1054.

(5) Il. 18.307–309<sup>20</sup>

οὕ μιν ἔγωγε

φεύξομαι ἐκ πολέμοιο δυσηχέος, ἀλλὰ μάλ' ἄντην στήσομαι, ἤ κε φέρησι μέγα κράτος, ἦ κε φεροίμην. ξυνὸς Ἐνυάλιος, καί τε κτανέοντα κατέκτα.

..Ich werde nicht

vor ihm fliehen aus dem schlimmtosenden Kampf, sondern gerade entgegen stehen, ob er große Kraft davonträgt oder ich selber!

Allen gemein ist Enyalios, und auch den Tötenden tötet er!"

(Schadewaldt 1977: 315)

In der Belegstelle (6) wird der auf Hektor anstürmende Achill mit Enyalios, dem helmschüttelnden Kämpfer, verglichen:

(6) II. 22.131–134<sup>21</sup> ὡς ὅρμαινε μένων, ὁ δέ οἱ σχεδὸν ἦλθεν ἀχιλλεὺς ἶσος Ἐνυαλίφ κορυθάϊκι πτολεμιστῆ σείων Πηλιάδα μελίην κατὰ δεξιὸν ὧμον δεινήν

"So erwog er (Hektor) und wartete. Doch da kam ihm nahe Achilleus,

gleichend dem Enyalios, dem helmschüttelnden Kämpfer, schwingend die Esche vom Pelion über der rechten Schulter, die schreckliche."

(Schadewaldt 1977: 369)

Als Beleg für Ἐνῦάλιος als eine eigenständige Gottheit des Krieges kann noch das bekannte elegische Distichon des Dichters elegischer, iambischer und epodischer Dichtung, des Archilochos von Paros, der zwischen 670 und 640 v. Chr. gewirkt hat, angeführt werden:

(7) Arch. fr.  $1 D = 1 W^{22}$  είμὶ δ΄ έγὼ θεράπων μὲν Ἐνῦαλίοιο ἄνακτος καὶ Μουσέων ἐρατὸν δῶρον ἐπιστάμενος

"Ich bin Gefolgsmann des Herrn Enyalios, und auch der Musen liebliches Geschenk kenne ich."

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Hektor spricht zu den Troern über einen möglichen bevorstehenden Zweikampf mit Achill. Vgl. zum letzten Vers dieser Belegstelle den Kommentar BK 2016: 126: "Abschließende Gnomen zur Unterstreichung der Paränese 303ff. und zur (Selbst-)Ermutigung: der Gott des Kampfes ist unparteisch, das Kampfglück kann wechseln (…), auch ein Sieg über Achill ist möglich (AH; AHRENS 1937, 31); zu idg. Parallelen in bezug auf Syntax und Inhalt s. WATKINS [1976] 1994, 256f.; 1995, 326–329; WEST 2007, 111; … - Enyalios: ist urspr. der Gott des Zweikampfes; der Name ist bereits auf Linear B-Tafeln bezeugt, später wird er auch als Beiname des Ares gedeutet (…; LATACZ [2001] 2010, 381f.). Die Formulierung ist sprichwörtlich geworden, vgl. Archilochos *fr*. 110 West und Aristoteles *Rhet*. 1395a16 (als Appell für den Kampf gegen einen überlegenen Feind), außerdem lat. *communis Mars belli* bei Livius (EDWARDS; HÖLSCHER 1939, 41 Anm. 1)".

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Beginn des Zweikampfes zwischen Hektor und Achill.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Zitiert bei Ath. 627c, Plut. *Phocion* 7.6, Themist. or. 15.185a.

- **4.** Schon in der Antike war umstritten, ob Ἐνῦάλιος nur ein Epitheton bzw. ein Synonym von Ἄρης war oder ob es sich ursprünglich um zwei eigenständige Gottheiten handelte<sup>23</sup>. Die in Belegstelle (8) angeführten Scholien zu {δεινὸς} Ἐνυάλιος von Ilias 17.211 erklären Ἐνῦάλιος als einen von der kriegerischen Göttin Ἐνυώ abgeleiteten Beinamen, und nicht wie jüngere Poeten für einen Sohn der Ἐνυώ oder wie die attischen Schriftsteller für einen eigenständigen Gott, der sich von Ἄρης unterscheidet<sup>24</sup>:
- (8) schol. Hom. II. 17.211 a {δεινὸς} Ἐνυάλιος: ὅτι ἐπιθετικῶς ἀπὸ τῆς Ἐνυοῦς πολεμικῆς οὕσης ὁ Ἄρης Ἐνυάλιος, ὡς καὶ "Ἀρήϊος" τὶς ἀπὸ τοῦ Ἄρεως, οὺχ ὡς οἱ νεώτεροι Ἐνυοῦς υἱὸν οὐδὲ ὡς ἀττικοὶ διαφέροντα τοῦ Ἄρεως θεόν τινα.

"(Schrecklicher) Enyalios, d.h. als Beiname nach der kriegerischen Enyo (heißt) Ares Enyalios, wie auch "Areïos" jemand nach Ares (heißt), nicht wie die jüngeren Poeten (ihn) für einen Sohn der Enyo (halten) und nicht wie (ihn) die attischen Schriftsteller für irgendeinen Gott (halten), der sich von Ares unterscheidet."

Direkt mit Ἄρης gleichgesetzt wird Ἐνῦάλιος in den Scholien zu Homers Ilias 22.132 und an zwei Belegstellen beim Lexikographen Hesych, wobei an der ersten Hesychstelle alternativ Ἐνῦάλιος als Sohn des Ἄρης und der Ἐνυώ²⁵ bezeichnet wird und dem Namen auch die appellativen Bedeutungen πολεμικός "kriegerisch" oder πολεμιστής "Kämpfer" zugeschrieben werden. Das sind die folgenden Belegstellen (9) bis (11):

- (9) schol. Hom. Il. 22.132 b < Ενυαλίφ:> ὅτι τῷ Ἄρει ,,Dem Enyalios, d.h. dem Ares."
- (10) Hsch. (ed. Latte) 3431 Ἐνυάλιος· ὁ Ἄρης, ἢ ὁ τούτου υἱός· διὰ τὴν Ἐνυώ. ἢ πολεμικός Asp, ἢ ὁ πολεμιστής (P 211)
   "Enyalios: Ares, oder dessen Sohn; durch die Enyo (als Mutter). Oder "kriegerisch" (Asp), oder "der Kämpfer" (P 211)"
- (11) Hsch. (ed. Latte) 3432 Ἐνῦαλίφ· τῷ Ἄρηϊ (B 651) "Dem Enyalios: dem Ares."

in Thrakien (Eust. Hom. Il. 673,45 ff) ... nur Konstruktionen, um E. eine mythische Identität zu verleihen".

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Vgl. Jessen 1905: 2652, Wilamowitz-Moellendorff 1926: 103ff., Nilsson 1955: 519, Gordon 1997: 1053/54.

 $<sup>^{24}</sup>$  Vgl. die Diskussion bei Jessen 1905: 2652 und Wilamowitz-Moellendorff 1926: 103ff.  $^{25}$  Nach Gordon 1997: 1053 sind "Berichte von E. Eltern (Sohn von Ares und → Enyo; oder von Kronos und Rhea, schol. Aristoph. Pax 457) und von seinem Konflikt mit Ares

254

5. Für eine ursprünglich eigenständige Rolle des Ἐνῦάλιος könnten außer den schon angeführten Stellen aus Homers Ilias (17.211, 22.132) noch weitere Belegstellen aus klassischen literarischen Texten sprechen. Als ein besonders instruktiver Beleg für zwei getrennte Gottheiten Ἄρης und Ένῦάλιος könnte eine Stelle aus der Komödie "Frieden" des Aristophanes (Aristoph. Pax 457) gewertet werden, in der Aristophanes beide Namen (scheinbar?) nebeneinander stellt<sup>26</sup>. An der Belegstelle lässt Aristophanes den Helden des Stücks, den Bauern Trygaios, der auf einem riesigen Mistkäfer gen Himmel reitet und die dort vom Kriegsgott Polemos gefangengehaltene Friedensgöttin befreit und sie auf die Erde zurückbringt, einigen Göttern, die er der Reihe nach namentlich nennt, die Spenden ausgießen: dem Hermes, den Chariten, den Horen, der Aphrodite, dem Pothos. Auf die Frage des Trygaios hin, ob er auch für Ares die Spende ausgießen solle, wert der Chor schroff ab mit einem zweifachen "Nein, nein!", und auch die Anfrage des Trygaios für eine Spende an Enyalios wird mit einen schroffen "Nein!" des Chores beantwortet.

(12) Aristoph. Pax 456–459
Τρυγαῖος: Ἑρμῆ Χάρισιν Ὠραισιν Ἀφροδίτη Πόθφ.
Ἄρει δέ;
Χορός: μὴ μή.
Τρυγαῖος: μηδ' Ἐνυαλίφ γε;
Χορός: μή.
"Trygaios: Dem Hermes, den Chariten, den Horen, der Aphrodite, dem Pothos. Und dem Ares?
Chor: Nein, nein!
Trygaios: Auch dem Enyalios nicht?
Chor: Nein!"

Die Scholien zu dieser Aristophanes-Stelle (schol. Aristoph. Pax 457<sup>27</sup>) betonen die Eigenständigkeit des Enyalios gegenüber Ares, wobei sie Enyalios als Sohn des Ares und der Enyo (wie die Scholien zu Hom. II. 17.211) oder als Sohn des Kronos und der Rhea (vgl. Eustath. Hom. II.) bezeichnen. Aristophanes stellt hier also beide als eigenständige Gottheiten nebeneinander<sup>28</sup>. Man vergleiche etwa auch noch folgende Textstelle, die

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> So Jessen 1905: 2652.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> πρὸς τούς οἰομένους τῶν νεωτέρων τὸν αὐτὸν εἶναι Ἄρεα καὶ Ἐνυάλιον, κατ' ἐπίθετον' τινὲς δὲ Ἄρεως καὶ Ἐνυοῦς τὸν Ἐνυάλιον, οἱ δὲ Κρόνου καὶ Ῥέας. ἀλκμᾶνα δὲ λέγουσιν ὁτὲ μὲν τὸν αὐτὸν λέγειν, ὁτὲ δὲ διαιρεῖν.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Sofern man Aristophanes hier nicht attestiert, dass er mit beiden Namen éines Gottes insofern spielt, als er dem Bauern Trygaios unterstellt, die Identität von Ares und Enyalios nicht zu kennen, indem er an den Chor getrennt die Frage stellt, ob er sowohl für Ares als auch für Enyalios die Spenden ausgießen solle.

als weiterer Beleg für eine eigenständige Rolle des Enyalios gegenüber Ares angeführt werden kann:

(13) Pind. N. 9.34–37<sup>29</sup> Χρομίφ κεν ὑπασπίζων παρὰ πεζοβόαις ἵπποις τε ναῶν τ' ἐν μάχαις ἔκρινας ἂν κίνδυνον ὀξείας ἀϋτᾶς, οὕνεκεν ἐν πολέμφ κείνα θεὸς ἔντυεν αὐτοῦ θυμὸν αἰχματὰν ἀμύνειν λοιγὸν Ἐνυαλίου.

"Wenn du Chromios' Schildträger unter Fußsoldaten und Pferden und in Seeschlachten gewesen wärest, hättest du die Gefahr des scharfen Schlachtrufes beurteilen können, denn in der Schlacht war es jene Göttin, die seinen kriegerischen Mut wappnete, um die Zerstörung des Enyalios abzuwehren."

Auch Sophokles, Ajax 179 (in der Lesart χαλκοθώραξ ἤτιν' Ἐνυάλιος) galt im Altertum als ein Beleg für die Trennung der beiden Götter³0. Ferner fassten den Enyalios als selbständige Gottheit diejenigen auf, welche ihn Sohn des Ares und der Enyo (Schol. Ar. Pax 457, Schol. Hom. II. 17.211, Hesych) oder Sohn des des Kronos und der Rhea (Schol. Ar. 457, Eustath. Hom. II. 944,55) nannten. Nach Arrian (FHG III 597.57 bei Eustath. Hom. II. 673.45) war Enyalios ein Thraker (vgl. Anthol. Plan. 176), zu dem einst Ares kam; er wollte nur jemanden gastlich aufnehmen, der stärker sei als er selbst, und so kam es zum Kampfe, wobei Enyalios den Tod fand. Ares nahm seitdem den Beinamen Enyalios an (vgl. Tzetz. Chil. XII 791ff.)³¹. Dagegen soll Alkman frg. 104 (Schol. Aristoph. Pax 457) Ares und Enyalios an einer Stelle zwar als identisch, an einer anderen Stelle aber als zwei verschiedene Götter bezeichnet haben³².

**6.** Bezeichnend für eine eigenständige Götterfigur des Enyalios gegenüber Ares ist, dass er eine Gottheit des Nahkampfes war<sup>33</sup>. Mit Ares wurde er im Paian angerufen, den der Strategos begann (hell. 2,4,17; Kyr. 3,3,58; 7,1,26) und in den die übrigen Soldaten einstimmten (Aristophan. Pax 455–457)<sup>34</sup>. Außerdem wurde Ἐνῦάλιος im Kriegsruf, der erscholl (ἀλαλάζειν, ἐλελίζειν), als die Frontlinien ihre Speere zum ersten Stoß ausrichteten, angerufen (Xen. an. 1.8.17f., 5.2.14, 6.5.27; hell. 2.4.17;

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Text nach der Edition von Turyn 1952: 184.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Vgl. Schol. Soph. Aiax 179, Suidas s.v. Ένυάλιος, Schol. Hom. ll. 17.211, wo diese Trennung allgemein als Ansicht der ἀττικοί bezeichnet wird (vgl. Jessen 1905: 2652).

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Vgl. Jessen 1905: 2652. Zu inschriftlichen bzw. literarischen Belegen für die Verbindung des Enyalios mit bestimmten Kulten vgl. Jessen 1905: 2651.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Vgl. Fn. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Gordon 1997: 1053.

<sup>34</sup> Gordon 1997: 1053.

Kyrop. 7.1.26; Pollux 1.163; Arrian an. 1.14.7, 5.10.3; vgl. Suid. s.v. Ένυάλιος)<sup>35</sup>. Die Verbindung zwischen Enyalios und hoplitischem Nahkampf erklärt die Anspielung auf Envalios im Eid der athenischen Epheben (TOD 2, Nr. 204, 17; Poll. 8,106), das Opfer durch den Polemarchos (Aristot. Ath. pol. 58,1) und die Platzierung des Enyalios-Tempels auf Salamis (Plut. Solon 9,7 p. 83c)<sup>36</sup>. Nach Gordon 1979: 1053 ist die Domäne des Envalios der Moment des verzweifelten Konflikts "von Angesicht zu Angesicht"<sup>37</sup>, während Ares mit Berserkerwut und gewaltsamen Tod assoziiert war. Besaß die Unterscheidung Signifikanz, blieb Envalios eine autonome Gottheit, andernfalls wurde er zu einem Synonym oder Epitheton von Ares reduziert<sup>38</sup>. Der epigraphische Befund spricht für eine allgegenwärtige Verehrung von Envalios und Ares als distinkte Gottheiten im klassischen Griechenland<sup>39</sup>. Yakubovich 2017b: 1 weist ferner darauf hin, dass hellenistische und römische Literaturwerke, die sich mit nichtgriechischen Religionen beschäftigen, ausdrücklich Enyalios von Ares trennen. So "übersetzt" beispielsweise Polybios (Hist. 3.25.6) die römischen Gottheiten Mars und Quirinus als Ares bzw. Enyalios<sup>40</sup>.

7. Wir wenden uns nun der sprachlichen Deutung des Namens Enyalios zu, wobei wir mit der metrischen Verwendung von Enyalios im Hexameter des frühgriechischen Epos beginnen<sup>41</sup>. Die insgesamt 10 Belege von Enyalios im frühgriechischen Epos verteilen sich prosodisch folgendermaßen:

- a)  $4x [ 0^4 0 0]$  im Formelvers Ἐν̄υαλίφ ἀνδρειφόντη B  $651 = H 166 = \Theta 264 = P 259^{42}$ :
- b)  $3x [0^2 00^3 -]$  Έντοάλιος P 211, Σ 309, Έντοαλίφ X 132;

<sup>35</sup> Jessen 1905: 2652, Gordon 1997: 1053.

<sup>36</sup> Gordon 1997: 1053.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Mit Verweis auf Lonis 1979: 121.

<sup>38</sup> Gordon 1979: 1053.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Gonzales 2008: 132. Gonzales, loc. cit. bemerkt hierzu: "A plotting of the cults of Ares and Enyalios on the map of the Greek world shows an unmistakable pattern that tends to reinforce the picture of two, originally separate, martial deities. Ares predominates in the north and east, while cults of Enyalios are focused almost exclusively in the south and west". Yakubovich 2017b: 1 Fn. 2 modifiziert diese Feststellung von Gonzales folgendermaßen: "But the reference to primary sources in the footnote to the same passage allows one to see that the generalization can only be made with reference to mainland Greece. The cult of Enyalius, but not Ares, is attested on the island of Rhodes, while the Mycenaean sources supply indirect evidence for him having been worshipped in Crete".

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Zum Kult des Enyalios in Gesamtgriechenland und zur Trennung von Enyalios und Ares ist insbesondere auch Gonzales 2008: 131–134 (mit reichem, v.a. epigraphischem Belegmaterial) einzusehen.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Vgl. LfgrE 2, 610/611.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Zur metrischen Anomalie dieses Formelverses vgl. LfgrE 1, Sp. 1472, Leaf 1960: 99, Schmitt 1967: 124/125, Watkins 1995: 384, Wachter 2000a: 70 und Nünlist 2000: 114.

```
c) 2x \left[ \sqrt{2} - \sqrt{3} - \sqrt{3} \right] Έν\overline{\nu}αλίοιο N 519, Y 69;
d) 1x \left[ \sqrt{4} - \sqrt{3} - \sqrt{5} - \sqrt{3} \right] Έν\overline{\nu}αλίοιο Hes. Sc. 371.
```

Das jeweils die Hebung des daktylischen Versfußes ausfüllende lange  $\bar{v}$  von Ἐν $\bar{v}$ άλιος dürfte, wenn die vor kurzem vorgeschlagene Herleitung von Ἐν $\bar{v}$ - aus dem uridg. Richtungsadverb \*( $h_l$ )énu "entlang, nach"<sup>43</sup> mit etymologisch kurzem u das Richtige trifft, durch metrische Dehnung entstanden sein<sup>44</sup>. Die metrische Dehnung stellt ein kunstsprachliches Mittel der homerischen Sprache dar, das dann Anwendung findet, wenn Wörter mit einer Aufeinanderfolge von mehr als zwei Kürzen für den Hexameter angepasst werden müssen (vgl. z.B. ἀθάνατος  $\rightarrow$   $\bar{\alpha}$ θάνατος, ἀνέρα  $\rightarrow$   $\bar{\alpha}$ νέρα)<sup>45</sup>.

8. Ein besonderes Augenmerk ist nun auf den viermal in der Ilias belegten Formelvers im Hexameterausgang Ἐνῦαλίφ ἀνδρεϊφόντη 2.651 (= 7.166, 8.264, 17.25) zu richten. Das in diesem Formelvers als Epitheton ornans von Ἐνῦάλιος bezeugte (und ausschließlich mit Ἐνῦάλιος kombinierte) ἀνδρεϊφόντης "männermordend" ist ganz offensichtlich nach dem komponierten Götterepitheton bzw. der Epiklese ἀργεϊφόντης "Schlangentöter"<sup>46</sup> (auffälligerweise bei Homer immer Epitheton von Hermes<sup>47</sup>, sonst seltener von Apollo, z.B. Sophocles, fr. 1014) mit seiner auffälligen Suffixgestalt des Vorderglieds aus einem älteren \*ἀνδροφόντης, das eine genaue Entsprechung in dem mykenischen Personennamen *a-no*-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Nach Meixner bei Dunkel, LIPP II, 242 Fn. 7a.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Vgl. Dunkel, LIPP II, 242 Fn. 7a: "Homer. -ū- ist metrisch gedehnt (sonst ein Tribrachys)". Mit metrischer Dehnung rechnet auch Yakubovich 2017b: 8.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Vgl. zur metrischen Dehnung etwa Forssman 1991: 275/276, Wachter 2000: 82ff. und Hackstein 2011: 38 mit weiteren Beispielen.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Grundlage des komponierten Götterepithetons ἀργεϊφόντης "Schlangentöter" ist, wie Watkins 1995: 383ff. herausgearbeitet hat, eine in einem anonymen Tragödienfragment bezeugte epische Formel ἀργῆν ἔπεφνεν "er erschlug/tötete die Schlange" (Tr G F 2, Adesp. 199); vgl. zur Bedeutung "Schlange" etwa Hippokrates, Epid. 5.86 ἀργῆς ὄφις und Hesych (α 7040 L.) ἀργῆν ἔπεφνεν ὄφιν. ἔστι δὲ ἐπίθετον δράκοντος, aus dem das zitierte Tragödienfragment stammt. Die Erklärung von ἀργεϊφόντης als "Schlangentöter" war schon in der Antike geläufig; vgl. insbesondere Eustathius p. 183.12 ἐν τῷ Παυσανίου λεξικῷ φέρεται ἀργεϊφόντης ὁ ὀφιόκτονος. ἄργην γάρ, φησιν, ἔνιοι τὸν ὄφιν καλοῦσιν "im Lexikon des Pausanias wird ἀργεϊφόντης als "Schlangentöter" glossiert. Denn einige, sagt er, nennen die Schlange ἄργης" (vgl. zu anderen unwahrscheinlichen Bedeutungsansätzen Watkins 1995: 383/384). Zum Kompositionsvorderglied von ἀργεϊφόντης bemerkt Watkins 1995: 384: "The suffix of ἀργῆς/ᾶς 'serpent', whatever ist preform may be – the handbooks are of no help – must be a component of the pseudo-Caland form Ἀργεϊφόντης, from an \*argeX-i- (mit Fußnote 2: "Like ἐγχεσ-ί-μωρος (Celtic -māros in compounds), with analogically restored -σ-").

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Vgl. zu dieser Auffälligkeit Watkins 1995: 385 Fn. 4 mit möglichen Erklärungsversuchen.

qo-ta /anorkwhontās/ besitzt<sup>48</sup>, umgebildet worden<sup>49</sup>. Die Epitheta ornantia \*ἀνδροφόντης und ἀνδροφόνος, das in der Ilias elfmal als Epitheton Hektors bezeugt ist (und zwar vornehmlich im Hexameteranfang oder -ausgang Ἑκτορος ἀνδροφόνοιο "des männermordenden Hektor"), dreimal als Beiwort von Achills Händen und einmal als Epitheton des Helden Lykurgos (II. 6.134), dürften als den metrischen Zwängen des griechischen Hexameters geschuldete morphologische Umbildungen eines bereits in der indogermanischen Dichtersprache vorhandenen Heldenepithetons \* $h_2 n_T - g^{wh} \acute{e}n$ - ,,männertötend" zu beurteilen sein<sup>50</sup>, das direkt in ved. nṛ-hán- "männertötend"<sup>51</sup> und – mit umgekehrter Reihenfolge der Kompositionsglieder – in aav. jānara-52 und dem jav. Eigennamen jan-nara-53 fortlebt<sup>54</sup>. Der Formelvers Ἐνῦαλίω ἀνδρειφόντη weist nun, wie es Wackernagel 1916: 172 in seinen "Sprachlichen Untersuchungen zu Homer" formuliert hat, "die Unform des Vordergliedes (i.e. von ἀνδρειφόντη) und die ungeheuerliche Krasis von -ω ά-" auf. Setzt man nun, wie in der Literatur seit langem vorgeschlagen, älteres \*ἀνδροφόντη ein, so verbleibt wiederum die metrische Anomalie im Hexameterausgang, dass \*ἀνδροpyrrhichisch, also mit zwei Kürzen, zu messen ist. Erst die Einsetzung von \*ἀνδροφόντης in der vorurgriechischen Lautform \* $(h_2)$ ang- $k^{wh}(g^{wh})$ ónt $\bar{a}s^{55}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Vgl. Lejeune 1972: 203, Schmitt 1967: 125, Watkins 1995: 384.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Schmitt 1967: 124/125 (mit älterer Literatur), Watkins 1995: 384.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Vgl. Schmitt 1967: 123–127, Watkins 1995: 385.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Beiwort des Gottes *Rudra* (zu dessen Gestalt Oberlies 1998: 213–216) in RV. 4.3.6d *brávaḥ kád agne rudráya nṛghné* "was willst du, Agni, dem männertötenden Rudra sagen?". Ein anderes Mal wird eine Waffe mit diesem Beiwort belegt: RV. 7.56.17c *āré goḥā nṛhā vadhó vo astu* "Fern soll eure Rinder und Männer mordende Waffe sein" (vgl. Schmitt 1967: 123).

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Belegt nur *j̄n̄n̄ram* (mit Einfachschreibung der zugrundeliegenden Geminata in \**j̄n̄n̄n̄ram*) Y. 53.8c huxšaθrāiš j̄n̄n̄ram xrūn̄n̄ramca "unter dem Wirken der guten Herrscher unter den Männertötern und Männerverderbern" (Interpretation der Formen und Übersetzung nach Humbach 1958: 209–211; vgl. auch Schmitt 1967: 123).

 $<sup>^{53}</sup>$  Yt. 13.115  $varəsmapahe\ jannarahe\ ašaon\bar{o}$  "des Varsmapa, (des Sohnes) des Jannara, des frommen".

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Eine ausführliche Besprechung der einzelsprachlichen Formen und Belege dieses Heldenepithetons der indogermanischen Dichtersprache bietet Schmitt 1967: 123–127.

<sup>55</sup> Zum Ansatz des Rekonstrukts vorurgr. \*(h2)anr-k\*h(g\*h)óntãi ist folgendes zu sagen: Die Entwicklung der Mediae aspiratae zu Tenues aspiratae kann in einem System der relativen Chronologie, das mit den Vorstufen "Vorurgriechisch" und "Urgriechisch" operiert, nur insofern relativ-chronologisch eingeordnet werden, als diese Entwicklung von der Hauchdissimilation vorausgesetzt wird (vgl. Rix 1976: 85, 97). Nach Ausweis des Mykenischen (z.B. myk. tu-ka-te /thugatēr/; erhaltenes \*dhu- wäre mit dem Zeichen <du>geschrieben worden) sind die aus Mediae aspiratae entwickelten Tenues aspiratae bereits dem Urgriechischen zuzuweisen (vgl. Rix 1976: 85 § 95, Meier-Brügger 1992: I 59, II 101/102), während die Hauchdissimilation wohl erst nachmykenisch stattgefunden hat (vgl. Plath 1987: 187–93, Meier-Brügger 1992: I 59). Die "Vokalisierung" des anlautenden

mit noch vorhandenem r-sonans<sup>56</sup> ergibt einen metrisch regulären Hexameterausgang. Zusammengefasst:

a) Mit Einsetzung von älterem \*ἀνδροφόντης:

Metrische Anomalie im Hexameterausgang: Ἐνῦαλίῳ \*ἀνδροφόντη  $0^4 - 00^5 - 00^6 - 0$  mit pyrrhichischer Messung (00) von \*ἀνδρο-

b) Mit Einsetzung von \*ἀνδροφόντης in vorurgriechischer Lautform \*( $h_2$ )an $_r$ - $k^{wh}(g^{wh})$ óntās (mit noch vorhandenem \* $_r$  [uridg. \* $_r$  bereits urgriech. > \* $_r$ / $_r$ 0 = × myk. or/ro etc.])<sup>57</sup>:

Metrisch regulär: \*enūualij $\tilde{o}_i$  (h2)anr $k^{wh}(g^{wh})$ ónt $\tilde{a}_i$   $v^4 - v^5 - v^6 - v^6$ 

Das heißt, dass der Formelvers bereits geprägt worden sein muss<sup>58</sup>, als in einer Vorstufe des Griechischen im Vorderglied \*( $h_2$ )anr- bzw. \*anr-des Heldenepithetons von Ἐνῦάλιος noch r-sonans vorhanden war<sup>59</sup>.

Laryngals  $h_2$  in der Wortanlautsequenz \* $h_2n_{l'}$ -> vorurgriech. \* $(h_2)an_{l'}$ - (d.h. phonetisch konkret wohl die von der Qualität des Laryngals  $h_2$  abhängige Entfaltung eines Sproßvokals a in der Entwicklung \* $h_2n_{l'}$ -> \* $h_2an_{l'}$ -) muss bereits stattgefunden haben, bevor \* $(h_2)an_{l'}$ - $k^{wh}(g^{wh})$ ónt $\tilde{a}_{l'}$  im Hexameter verwendbar war.

 $^{56}$  Der Nachweis, dass wortinlautendes uridg.  $^*r$  im Urgriechischen bereits zur  $^*ar/r^2$  aufgefaltet war, ist Heubeck 1970: 67–71 gelungen; vgl. auch Klingenschmitt 1974: 275/276 (= 2005: 120): "Es gibt nun sogar ein zwingendes Argument, welches die Annahme einer mykenischen Vertretung von ursprünglichem r als  $or/r^2$ 0 unumgänglich erscheinen läßt. Mykenisch r0 welche r0 unu bei Vorliegen einer Gruppe r0 und r0 vertretung von ursprünglichem r1 kwetr0 und r0 vertretung von ursprünglichem r2 und r0 vertretung von ursprünglichem r1 kwetr0 und r0 somit in allen griechischen Dialekten verhanden ist, wird man ohne Bedenken bereits für das Urgriechische mit r1 und r2 aus idg. r1 rechnen dürfen. Urgriechisch r1 väre dann in den griechischen Dialekten als r1 bzw. r2 vertreten."

 $^{57}$  Vgl. hierzu Schmitt 1967: 125 "Aufgrund des Befundes von ἀνδροφόντης und Ähnlichem können, ja müssen wir folgern, 'daß es griechische Hexameter schon gab, als die Sonans  $\gamma$  noch als kurzer Vokal erhalten war'. Da aber das Mykenische schon keine sonantischen Liquiden mehr kennt, sondern nur die Auflösung zu ορ/ρο/αρ, so 'muß schon vor der Mitte des zweiten Jahrtausends in griechischen Hexametern von Mannheit gesungen und ein Teil des epischen Formelschatzes geprägt worden sein'".

<sup>58</sup> Zu der Feststellung, dass der Name Ἐνῦάλιος wegen seines exklusiven Epithetons ἀνδρειφόντης aus sprachlichen Gründen zu einer Zeit geprägt worden sein muss, als die sprachlichen Vorfahren der Griechen vor etwa 2000 v. Chr. noch auf dem Balkan ansässig waren (vgl. Meier-Brügger 1992: I 62), könnte auch die antike Nachricht stimmen, dass Ἐνῦάλιος ursprünglich aus Thrakien stammte (Eust. Hom. Il. 673,45 ff.). Nach Gordon 1997: 1053 sind allerdings "Berichte von E'. Eltern (…) und von seinem Konflikt mit Ares in Thrakien (Eust. Hom. Il. 673,45 ff.) … nur Konstruktionen, um E. eine mythische Identität zu verleihen".

 $^{59}$  Vgl. hierzu Wachter 2000: 70: "In den Versen 16.857 = 22.363 ὂν πότμον γοόωσα, λιποῦσ' ἀνδροτῆτα καὶ ἥβην und 2.651 = 7.166 = 8.264 = 17.259 Μηριόνης (τ') ἀτάλαντος

Mithin ist dann auch auf ein beträchtliches hohes Alter sowohl des Formelverses als auch des ausschließlich mit dem Epitheton ἀνδρειφόντης kombinierten Namens Ἐνῦάλιος und, wenn die etymologische Herleitung des Erstgliedes aus uridg. \*( $h_I$ )enu- richtig ist, der metrischen Dehnung \*( $h_I$ )enu-  $\rightarrow$  \*( $h_I$ )enū- zu schließen<sup>60</sup>. Da zwar ein beträchtliches hohes Alter für Ἐνῦάλιος nachgewiesen werden kann, eine exakte Entsprechung von griech. Ἐνῦάλιος in anderen idg. Sprachen fehlt, so dass ein indogermanisches Erbwort ausgeschlossen werden kann, besteht die Möglichkeit, dass Ἐνῦάλιος als ursprüngliches Epitheton des Ἄρης sich als eigene Gottheit verselbständigt hat<sup>61</sup>, wofür ein Beweis allerdings nicht zu führen ist.

Ένυαλίω **ἀνδρ**ειφόντη (...) ist der Schluß unmetrisch. Die Etymologie von ἀνήρ ἀνδρός (aind. nar-, lat. Nerō etc.) zeigt, daß [d] ein Übergangslaut ist, der die Aussprache der Konsonantengruppe [nr] vereinfacht (...). Außer in diesen beiden Formelversen hat άνδρο- bei Homer immer eine ,positionslange' erste Silbe. Die beiden Versschlüsse konnten nur zu einer Zeit prosodisch korrekt gebildet werden, als in diesem Vorderglied (1) das [d] noch nicht einen festen Bestandteil der Aussprache bildete und (2) auch noch keine Konsonantengruppe [nr] existierte, die ja allein schon ,Position bilden' mußte. Dies war nur zu einer Zeit gegeben, als in unserer Form noch eine Prosodie herrschte, die der für das Gemeingriechische erschlossenen entsprach (also \*anr- [00] mit kurzvokalischem r sonans, noch nicht \*anro-)"; Nünlist 2000: 114: "Die VE-Formel Ἐνῦαλίφ ἀνδρειφόντη würde in der überlieferten Form Synizese von Ένυαλίω oder Synalöphe von Ένυαλίω άνδρ. erforderlich machen. Das Epitheton geht aber zurück auf \*ang $\hat{k}^{wh}$ ónt $\bar{a}i$  (ω– –) > \*anro- > ἀνδρο-. ἀνδρει- ist dann der Versuch, das Versmaß wiederherzustellen". Vgl. allerdings (mit Verweis auf Berg 1978 und Tichy 1981) Hackstein 2002: 9: "Nach BERG-TICHY scheinen in den Anomalien des Hexameters wie der dargestellten von ἀνδροdie metrischen Freiheiten der beiden Vorgänger-Versmaße durch. Alles in allem hätten wir es also nicht mit sprachlichen, sondern mit metrischen Archaismen zu tun! Folglich ist beispielsweise ἀνδρο- als Trochäus in der Senkung des Hexameters in der Formel ἀνδροτῆτα καὶ ἥβην ... Π 857 = Y 363 (TICHY 1981: 41ff) als alt anzusehen. Die inhärente Plausibilität von BERG-TICHYs Theorie liegt unter anderem darin, dass sie die Konzentration bestimmter metrischer Irregularitäten des homerischen Hexameters auf bestimmte Versstellen aus dem Proto-Hexameter stammende, metrische Archaismen erklären kann (...) und dass sie die postulierte proto-hexametrische Junktur aus äolischem Achtsilbler und seiner katalektischen Variante bei Anakreon und in einem epischen Gedicht der Korinna belegen kann (Tichy 1981:57f)." Zuletzt West 2018: 376: "Ένῦαλίωι άνδρειφόντηι was \* $En\bar{u}$ waliōi an $q^{wh}$ óntāi, ... We are talking here about an astonishingly early period, for in the Mycenaean tablets r is already gone; in that dialect at least it has become or or ro, to-pe-za τόρπεζα 'table', qe-to-ro-po-pi qwετρόποπφι 'with four feet', *a-no-qo-ta* 'Ανορq<sup>wh</sup>όντας 'man-slaying'".

<sup>60</sup> Vgl. zur metrischen Dehnung bei vier aufeinanderfolgenden Kürzen: \*#4### > #4-## Il. 10.34 \*τιθέμενον > τιθήμενον (freundlicher Hinweis von Olav Hackstein, München).

 $^{61}$  Für die Verselbständigung von Götterepitheta oder Beiwörtern zu eigenständigen Gottheiten gibt es viele Beispiele. So entwickelt sich aus Άθήνη Ύγίεια ,Athene als Göttin der Gesundheit' in klassischer Zeit die selbständige Ύγίεια, aus dem Ἡλιος ὑπερίων φαέθων entstehen Ὑπερίων und Φαέθων (Janda 2009: 2). Im Rgveda führt die Göttin der

9. Bereits in der Antike sind mehrere Versuche der Herleitung der Namen Ἐννώ und Ἐνῦάλιος vorgeschlagen worden<sup>62</sup>. Die meisten dieser Versuche sind aus der Perspektive moderner etymologischer Forschung als Anklangs- oder Volksetymologien zu werten, wie sie auch sonst für antike etymologische Erklärungen typisch sind. So leitet das Etymologicon Magnum Enyo beispielweise von dem Verbum ἐναύειν "laut hineinrufen" oder alternativ von einem Kriegsruf ἴω her.

(14) EM 345.52–55

Ένυώ: πολεμική θεὸς. Ἡ παρὰ τὸ ἐναύειν, ὅ ἐστιν ἐμφωνεῖν, ἣ παρὰ τὸ ἴω, ἀπὸ τοῦ ἐνίειν τοῖς πολεμουμένοις τὴν μάχην ὅθεν καὶ ὑσμίνη. Ὁμηρος, οὕτε πτολίπορθος Ένυώ.

"Enyo: eine kriegerische Göttin. (Ihr Name kommt) entweder von (dem Verbum) ἐναύειν, was ἐμφωνεῖν ,laut hineinrufen' heißt, oder vom Kriegsruf ἴω, vom Anheizen der Schlacht für die Kämpfenden; daher (kommt) auch ὑσμίνη ,Kampf, Schlacht'. Homer (sagt), ,und auch nicht die städtezerstörende Enyo'." (Hom. II. E 333).

Die etymologische Herleitung des Names der Kriegsgöttin Enyo<sup>63</sup> aus einem Kriegsruf ἴω könnte möglicherweise darauf rekurrieren, dass ihr männlicher Gegenpart Enyalios im Kriegsruf, der erscholl, wenn die Frontlinien der Hopliten ihre Speere zum ersten Stoß ausrichteten, angerufen wurde<sup>64</sup>. Als weitere Alternative der Herleitung schlägt das Etymologicon Magnum vor, Enyalios als possessive Form von der Kriegsgöttin Enyoherzuleiten. Grundlage von Enyo sei – so das Etymologicon Magnum –

Morgenröte, *Uṣás*-, häufig als stehendes Attribut *bṛhatī*-, die hohe, erhabene'. Das direkte etymologische Pendant im Altirischen ist *Brigit* (vgl. auch den abrit. Göttinennamen *Brigantia* [dazu Maier 1994: 54]). Campanile 1996 hat bemerkt, dass die Legende der christlichen Heiligen *Brigit* das Faktum hervorhebt, dass sie im Licht der aufgehenden Sonne geboren wurde. Campanile 1996 (zustimmend Janda 2006: 4) hat nun vorgeschlagen, dass uridg. \*bʰṛɡ̂ʰṛtíh₂- ein stehendes Beiwort der Göttin der Morgenröte war, das im Rgveda als solches erhalten geblieben ist, sich aber im Keltischen verselbständigt und zu einer eigenen Gottheit entwickelt hat. Nach einer Angabe im Glossar des Bischofs Cormac war *Brigit* eine vorchristliche irische Göttin, die besonders von den Dichtern verehrt wurde (vgl. Maier 1994: 55).

<sup>62</sup> Vgl. bereits die unter Punkt 4 angeführten Belegstellen (8) bis (11).

<sup>63</sup> Zur Funktion der blassen weiblichen Entsprechung des Enyalios vgl. z.B. Gordon 1997a: 1054 und Graf 2000: 120: "**Enyo** ist eine Kriegsgöttin, deren (nicht etymologisierbarer) Name sie als weibliches Pendant zu Enyalios ausweist. Sie wird (als Göttin, die "über den Krieg der Männer herrscht') mit Athene verglichen und mit Aphrodite kontrastiert (5.333) und ist gleichberechtigt mit Ares (5.592); Hesiod (*Th.* 273) macht sie zur Schwester der Gorgo und Tochter von Phorkys und Keto, rechnet sie also zu den Ungeheuern. In nachhomerischer Zeit ist ihr Kult zusammen mit Ares oder Enyalios besonders im attisch-ionischen Bereich bezeugt".

<sup>64</sup> Vgl. Gordon 1997: 1053.

ein offensichtlich *etymologiae gratia* rückgebildetes, nur hier belegtes Adjektiv ἐνύϊος<sup>65</sup>, das mit Silbenverlängerung ein Adjektiv ἐνυάλιος der Bedeutung ὁ προσφιλὴς τῆς θεᾶς Ἐνυοῦς ἔργοις "der den Werken der Göttin Enyo freundlich gesinnt ist" als Grundlage des Götternamens Enyalios ergäbe:

(15) EM 345.56-346,6

Ένῦάλιος: πολεμικός. Παρὰ τὴν Ένυὡ δαίμονα, ἥτις ἐστὶ προστάτις τοῦ πολέμου, κτητικὸς τύπος γέγονεν. Ένυώ ἐνύϊος, καὶ πλεονασμῷ τῆς συλλαβῆς ἐνυάλιος, ὁ προσφιλὴς τῆς θεᾶς Ένυοῦς ἔργοις. ... Απὸ τοῦ φένω, τὸ φονεύω, ἀποβολῆ τοῦ Φ, ἔνω κατὰ παραγωγὴν, ἐνύω καὶ ὄνομα ῥηματικὸν, Ένυώ, καὶ ἐνυάλιος.

"Enyalios: kriegerisch. Wegen der Göttin Enyo, welche die Vorsteherin des Krieges ist, ist die possessive Form entstanden. Enyo (ist) ἐνύιος, und mit Verlängerung der Silbe ἐνυάλιος, der den Werken der Göttin Enyo freundlich gesinnt ist. ... Von (dem Verbum) φένω, d.h. φονεύω ,ich morde', mit Verlust des Φ, (kommt das Verbum) ἔνω; nach einer Ableitung (folgt das Verbum) ἐνύω; und der vom Verbum abgeleitete Name, Ἐνυώ, und ἐνυάλιος."

Als weitere Alternative bietet das Etymologicon Magnum an der obigen Belegstelle (15) eine Herleitung von φένω an, das mit Verlust des anlautenden Φ zunächst zu ἕνω geführt hätte. Von einem davon abgeleiteten Verbum ἐνύω sei schließlich der Name der Göttin Ένυώ und auch ἐνυάλιος deriviert. Schließlich weiß der Lexikograph Hesych über Ένυώ noch zu berichten, dass der Name auch als Appellativum in der Bedeutung von μάχη "Kampf, Schlacht" verwendet werde und dass es sich bei Ένυώ um eine erdichtete (d.h. wohl frei erfundene) Gestalt handle:

<sup>65</sup> Das offensichtlich etymologiae gratia nach Έννώ geschaffene, nur hier belegte (und auch m.W. lexikographisch noch nicht gebuchte) hapax legomenon ἐνύιος dürfte nach dem Vorbild von Namen mythologischer Figuren wie Γοργώ (Hom. II. 11.36; Gen. Γοργοῦς II. 8.349), die Hesiod (Th. 273) zur Schwester der Enyo macht, zum Adjektiv γοργός "furchtbar, grausig" (vgl. zur Wortbildung auch den Schiffsnamen Ἀργώ "die Schnelle" zum Adjektiv ἀργός und insgesamt zum Bildetyp Chantraine 1933: 115–117 und Risch 1974: 159/160) rückgebildet sein. Das ursprüngliche Wortbildungsmuster von γοργός "furchtbar, grausig" zu Γοργώ (Hom. II. 11.36; Gen. Γοργοῦς II. 8.349) bzw. ἀργός "schnell" zu Ἀργώ ist das von στραβός "schielend" zu στράβων "Schieler". Von ursprünglichen Nominativen auf \*-ō ohne n hat bei Γοργώ (neben Γοργών) und Ἀργώ ein Übertritt von den n-Stämmen zu oi-Stämmen stattgefunden; vgl. die zahlreichen oi-Stämme neben alten n-Stämmen wie ἀηδώ f. "Nachtigall" (Vok. ἀηδοῖ Ar., Gen. ἀηδοῦς Soph.) neben ἀηδών f. (m.), εἰκώ f. "Ähnlichkeit, Bild" (Akk. εἰκώ Aesch., Eur., Hdt., Gen. εἰκοῦς Eur.) neben εἰκών etc. (siehe hierzu Harðarson 2005: 220).

(16) Hsch. (ed. Latte) 3447 Ένυώ· πολεμικὴ θεά. ἢ μάχη. ἔστι δὲ πλαστὸν πρόσωπον, ὡς Φόβος, καὶ ερις, καὶ Κυδοιμός (Ε 592)

"Enyo: eine kriegerische Göttin. Oder 'Kampf, Schlacht'. Es ist aber eine erdichtete (erfundene) Gestalt, wie Phobos und Eris und Kydoimos."

Aus der Perspektive der modernen etymologischen Forschung sind diese antiken etymologischen Erklärungen von Enyo und Enyalios natürlich samt und sonders als Anklangs- und Volksetymologien zu bewerten und damit für die moderne Etymologie und die Feststellung des Benennungsmotives der Gottheit nutzlos.

10. In den gängigen modernen Standardetymologica des Griechischen wird der Name Enyalios meist als vorgriechischer Name mit unklarer Bedeutung und unbekannter Etymologie bewertet; vgl. z.B. Frisk I, 536: "Vorgriechischer Name mit unklarer Bedeutung und unbekannter Etymologie"; Chantraine 1968: 352: "Pas d'étymologie. Nom de divinité probablement préhellénique"; LfgrE 2, Sp. 610: "E wahrsch. vorgr.". Das Fehlen eines Eintrages zu Ἐνῦάλιος im neuesten etymologischen Wörterbuch des Griechischen von Beekes 2010 lässt sich wohl so interpretieren, dass sich Beekes dem Urteil seiner gerade zitierten Vorgänger anschließt. Als verfehlt (wegen der Nichtberücksichtigung von myk. *E-nu-wa-ri-jo* und westarg. Ἐνυϝάλιος) kann die etymologische Erklärung von Carnoy 1956: 119/120 ("Ένυώ < \*en-us-ō "celle qui pique dedans, qui enforce son dard", Ἐνῦάλιος "qui tue en perçant de flèches ou d'épées") ad acta gelegt werden.

11. In einem noch unpublizierten Aufsatz hat Yakubovich 2017b: 7 vorgeschlagen, den griechischen Götternamen Ἐνῦάλιος als Entlehnung aus dem nur einmal (LW 22 § 6a) belegten lydischen Titel ἔnwaλa- (lautlich etwa /enwalia-/) bzw. aus einer westanatolischen Vorform des lydischen Titels ἔnwaλa- zu erklären<sup>66</sup>, für den Yakubovich 2017b tentativ die Bedeutung "Herr" ansetzt. Eine philologische und linguistische Analyse und Interpretation der lydischen Inschrift LW 22, in der das hapax

<sup>66</sup> Diesem Vorschlag von Yakubovich schließen sich nun auch Högemann-Oettinger 2018: 77/78 an: "Er schlägt ferner nun vor, den griechischen Götternamen Enyalios als aus lydisch *ẽnwaλa-* "Herr' entlehnt zu betrachten, was angesichts der sozusagen vollkommenen lautlichen Übereinstimmung naheliegend erscheint. Die Entwicklung des Titels "Herr' zu einem Götternamen ist nichts Ungewöhnliches"; Högemann-Oettinger 2018: 79: "Die Entwicklung könnte so verlaufen sein: von \**én(i)walija-* über \**énuwalija-*(in diesem Zustand erfolgte dann die Entlehnung in Griechische) und weiter zu lydisch \**énwalia-* (geschrieben *ẽnwaλa-*)".

legomenon lyd. ẽnwaλa- § 6a bezeugt ist und die inhaltlich möglicherweise als Vertrag zwischen den Sardiern und den Mermnaden zu deuten ist, hat Yakubovich 2017a: 265–293 vorgelegt. Die entsprechende Textpassage lautet in der Textkonstitution, grammatischen Glossierung und englischen Übersetzung von Yakubovich 2017a: 276 folgendermaßen:

- (17) § 6 ak=ms aλidad wiswid karriwv

  PTCL=they/you.DAT reform(?).ACC.SG just.ACC.SG.N decree.1PL.PST

  "we approved for them/you a just reform,

Zur Bestimmung der Formen und der Bedeutungen von cidaλmdav und *ẽnwaλaλ* in § 6a äußert sich Yakubovich 2017a: 276/277 folgendermaßen: "Since the phrase in § 6a is unlikely to contain both a dat.-loc. sg. and dat.-loc. pl., the form *cidaλmdav* most likely stands in the gen. pl. Going a step further, one can hypothesize that it designates a group of people of which *ẽnwaλa*- is the representative who asssumed responsibility for the agreement. This contextual analysis is compatible with the comparison between Lyd. enwaλa- and Hitt. annawali-, annauli- 'co-ranked, peer', which is also attested in heterographic transmission as LÚMAHRI. For the likely semantic development in Lydian, cf. the evolution of Engl. peer into a title. In fact, the title  $\check{S}[A]$  KUR URU  $\overset{\text{LU}}{\text{U}}$  MAHRI 'a peer of the realm' is attested in KBo 14 iii 68 (...)". Die Bedeutung "Herr" für lyd. ẽnwaλafolgert Yakubovich 2017b daraus, dass der *ẽnwaλa*- in dem Vertrag LW 22 § 5–6 als Repräsentant einer Gruppe von Personen auftritt und die Verantwortung für den Vertrag übernimmt<sup>67</sup>. Außerdem nimmt Yakubovich 2017b: 6–8 an, dass *ẽnwaλa*- "Herr" im religiösen Bereich als Epitheton des lydischen Kriegsgottes Śanta- gedient haben könnte<sup>68</sup>. Aus dem Epitheton der westanatolischen Vorgängergottheit \*Santa-s enuwaliia-s "Santader Herr" wäre dann bei der Übernahme ins Griechische der Göttername \*Enuvalijo-s geworden. Für die Entwicklung eines Epithetons der Bedeutung "Herr" zum Götternamen existieren zahlreiche Parallelen<sup>69</sup>. Gegen

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Yakubovich 2017a: 276f.; dazu Högemann-Oettinger: 2018: 77; "Das ist eine plausible Möglichkeit". Aber eben doch nur eine Möglichkeit!

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Vgl. dazu Högemann-Oettinger 2018: 79: "ein unter den gegebenen Umständen naheliegender Gedanke".

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Zusätzlich zu den von Yakubovich 2017b: 6 genannten Beispielen (z.B. *Baal* "Herr" im ugaritischen, phönikischen und aramäischen Pantheon zu akkad. *bēlu* "Herr", bibelhebr. *Adonai* [wörtl. "meine Herren"] für *YHWH*, etc.) wäre noch auf den Götternamen

die Annahme von Yakubovich 2017b, dass der griechische Göttername Ἐνῦάλιος aus lyd. *ẽnwaλa-* "Herr" entlehnt sei, lassen sich aber mehrere gewichtige Einwände ins Feld führen:

- 1. Die Bedeutung "Herr" für das hapax legomenon lyd. ẽnwaλa- LW 22 § 6a lässt sich aus dem Kontext der Belegstelle keineswegs auch nur annähernd absichern. Genauso gut kämen auch andere Titel in Betracht. Mir scheint eher die Junktur Ἐνῦαλίοιο ἄνακτος "des Herrn Enyalios" bei Archilochos (F 1 D) der Ausgangspunkt für den Bedeutungsansatz "Herr" für lyd. ẽnwaλa- gewesen zu sein, um auch die Entlehnung eines Götternamens aus einem Titel "Herr" semantisch absichern und mit Parallelen abstützen zu können. Außerdem scheint mir die Bedeutungsentwicklung eines Adjektivs der Bedeutung "gleichgestellt, gleichrangig, ebenbürtig" (luw.-heth. annawalli- bzw. annauli-) zu einem Titel "Herr" semantisch auch nicht so selbstverständlich und plausibel zu sein, wie sie von Yakubovich 2017b hingestellt wird.
- 2. Lyd. *ẽnwaλa* ist tatsächlich nicht als Epitheton des Kriegsgottes Śānta- bezeugt, sodass sowohl die Rekonstruktion einer westanatolischen Vorgängergottheit \*Santa-s enuwalija-s "Santa-, der Herr" als auch sich daran anschließende Schlußfolgerungen (i.e. die Annahme der Entlehnung des Götternamens urgriech. \*Enuualijos aus dessen Epitheton) als in höchstem Maße spekulativ zu bewerten sind.
- 3. Was noch schwerer wiegt, ist, dass Yakubovich 2017b mit keinem Wort auf den homerischen Formelvers Έν $\bar{\nu}$ αλί $\omega$  ἀνδρεϊφόντη B 651  $\approx$  H 166 =  $\Theta$  264 = P 25 eingeht. Wenn wie oben in Punkt 8 ausführlich dargelegt worden ist der Formelvers aus sprachlichen Gründen bereits in vorurgriechischer Zeit geprägt worden sein muss, als die sprachlichen Vorfahren der Griechen wohl vor 2000 v. Chr. noch auf dem Balkan ansässig waren 10, ist es m.E. höchst fraglich, ob sprachliche Vorfahren der Griechen in dieser Zeit schon Kontakte mit Vorfahren der Westanatolier unterhielten, in deren Zuge vorurgriech. \*Enuualijos hätte entlehnt werden können.

12. Ein vor einigen Jahren publizierter neuer Vorschlag, den Namen Enyalios mit den Mitteln der indogermanischen Etymologie zu erklären, hat meines Erachtens zwei entscheidende Fortschritte im Bezug auf die

aisl. Freyr < urgerm. \*frauia-, Herr" (vgl. got. frauia, ae. frīgea, as. frōio "Herr" < urgerm. \*frauian-), ursprünglich wohl Epitheton des Gottes Yngvi (vgl. Simek 2006: 116), hinzuweisen.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Vgl. Meier-Brügger 1992: I 62.

Wortbildung und die etymologische Identifizierung des Erstgliedes des Namens gebracht. Thomas Meixner (mündlich zitiert bei Dunkel, LIPP II 242) deutet den Namen Enyalios als ursprüngliches präpositionales Rektionskompositum der Bedeutung "entlang der Gedränge seiend/wirkend" mit dem erstmals im Griechischen verorteten Adverb uridg.  $*(h_1)\acute{e}nu$ "nach, entlang" im Vorderglied und einer nominalen, an griechisch (ϝ)ἄλις "genug, zur Genüge" < \*,,gedrängt" etymologisch anzuschließenden Bildung im Hinterglied; vgl. LIPP II, 242: "?(\*enu-ull-ijó- \*'entlang der Gedränge (seiend/wirkend)') ?gr. Ένδαλιος m. GN und Epitheton von "Aρης, myk. e-nu-wa-ri-jo (KN) GN, e-nwa-ri-jo (PY) PN" mit Fn. 7a: "Dazu der Gattinkurzname Έννώ 'Bellona'. Homer.  $-\bar{u}$ - ist metrisch gedehnt (sonst ein Tribrachys). – Die Deutung als präpositionales Rektionskompositum gebührt Meixner (p.M.), der damit dieses Adverb im Griechischen erstmalig ortet; zum Hinterglied vgl. (ξ)άλις 'genug, zur Genüge' < \*'gedrängt' zur Wurzel \*uel- 'drängen, einschließen' (vgl. ἀολλής, ἀελλής 'gedrängt'; s. IEW 1138. LIV<sup>2</sup> 674)". In der Folge wird sowohl die von Meixner stammende etymologische Identifizierung des Kompositionsvordergliedes uridg.  $*(h_1)\acute{e}nu$ , entlang, nach" als auch die Bestimmung des Kompositonsganzen als präpositionales Rektionskompositum akzeptiert. In der Folge soll nun ein neuer eigener Vorschlag zur Etymologie des Kompositionshintergliedes präsentiert werden, der auch zu einem Neuansatz der ursprünglichen Bedeutung des Kompositionsganzen und weiter dann zu einem für einen Kriegsgott zum Zeitpunkt der Prägung des Namens plausiblen Benennungsmotiv führt. Zu diesem Zwecke wird es nun nötig, das antike Griechenland und den Götternamen Enyalios zu verlassen und uns der Mythologie der Nordgermanen zuzuwenden.

13. Von den vielen Funktionen, die dem Göttervater Óðinn in der nordgermanischen Mythologie zugeschrieben werden<sup>71</sup>, ist sicherlich die als Gott des Krieges und der gefallenen Krieger eine der wichtigsten und prominentesten, und dementsprechend trägt er eine Reihe von komponierten Beinamen mit dem Erstglied aisl. *valr* der Bedeutung "die auf dem Schlachtfeld gefallenen Krieger" und "Walstatt, Schlachtfeld"<sup>72</sup>. An erster Stelle zu nennen ist

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Vgl. z.B. Simek 2006: 311–314, Hultgård 2007: 759–785. Zur Funktion Óðins als Gott der Dichtung, der Zauberei und Sehergabe vgl. Schaffner 1999: 181–185 (zur Etymologie des Namens Schaffner 1999: 185ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Alle Bildungen sind aufgelistet bei Marold 1992: 701. Zur "Walstatt" bei den Germanen ausführlich Aðalsteinsson 2006: 156–159.

- a) Valfǫðr "Vater der auf dem Schlachtfeld Gefallenen" in Voluspá 1 und 27, Grímnismál 48 und in den Þulur. Eine Erklärung des Beinamens bietet der isländische Gelehrte und Politiker Snorri Sturluson<sup>73</sup> im ersten Teil seiner um 1220 verfassten Snorra Edda, der Gylfaginning, Kapitel 19:
  - (18) Gylfaginning 19 Hann heitir ok Valfǫðr, þvíat hans óskasynir eru allir þeir í val falla, þeim [ski]par hann Valhǫll ok Vingólf, ok heita þeir þá Einheriar.

"Er heißt auch Valfǫðr, weil alle diejenigen, die im Kampf fallen, seine Adoptivsöhne sind; ihnen weist er Valhǫll und Vingólf zu, und sie heißen dann Einheriar."<sup>74</sup>

(Lorenz 1984: 286)

Weitere Óðinsbeinamen mit dem Hinterglied valr sind:

- b) Valtýr "Gott der auf dem Schlachtfeld Gefallenen" bei dem Skalden Eyvindr Finnsson, Háleygjatal 15 (Ende 10. Jh.); daneben der Plural Valtívar als Kenning für "Götter" in Voluspá 62 und Hymiskviða 1;
- c) Valþognir "Empfänger der auf dem Schlachtfeld Gefallenen" in einer Strophe der Víga-Glúms saga (Mitte 13. Jh.);
- d) Valgautr "Gautr der auf dem Schlachtfeld Gefallenen" als Erweiterung zum Odinsnamen Gautr beim Skalden Hofgarða-Refr Gestsson (11. Jh.);
- e) *Valkjósandi* "Erwähler der auf dem Schlachtfeld Gefallenen" beim Skalden Kormákr (ca. 930–970).

*Óðins* erste und wichtigste Funktion in der wikingerzeitlichen Mythologie als Kriegs- und Totengott ist auch in älteren nicht-nordgermanischen Quellen belegt<sup>75</sup>; (a) Paulus Diaconus, *Historia Langobardorum* I, 8 (nach 787 verfasst): *Godan* (= *Wotan*) kann bei den Langobarden über das Schlachtenschicksal entscheiden; (b) Æþelweard, *Chronicorum* 

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Zur Person Snorri Sturlusons und zu seinem Hauptwerk Snorra Edda vgl. Simek 1986: 389–391

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Eine genauere Beschreibung *Vallholls* und des Lebens der *Einherjar* findet sich in den Kapiteln 37 bis 40 der *Gylfaginning*. Die besondere Beziehung *Óðins* zu den *Einherjar*, den im Kampf gefallenen tapferen Kriegern, die er in Wallhall um sich sammelt und die ihm zu den Ragnarök im Endkampf gegen die Mächte Utgards beistehen werden, ist schon in der *Eiriksmál* und in Eyvinds *Hákonarmál* für die erste Hälfte des 10. Jahrhunderts belegt (Aðalsteinsson 2006: 158/159, Hultgård 2007: 768).

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Vgl. Simek 2006: 312: "Im Norden ist es von der Wikingerzeit an immer *Ódinn*, der den Sieg schenkt (Hdl 3), darum wird er auch *Sigfaðir*, *Sig-Gautr*, *Sigtýr* u.ä. genannt".

*libri* IV, 1 (10. Jh.): die heidnischen Angelsachsen opfern dem *Uuoddan* vor der Schlacht für Sieg und Tapferkeit.

14. Aisl. valr m. a-St., das Erstglied der gerade genannten komponierten Óðinsbeinamen, ist in zwei Bedeutungen belegt<sup>76</sup>: 1. "der auf dem Schlachtfeld gefallene Krieger" (meist kollektiv "die auf dem Schlachtfeld gefallenen Krieger"); 2. "Walstatt, Schlachtfeld" (in der Lieder-Edda z.B. Helgakviða Hundingsbana II 18; vgl. auch falla í val "im Kampfe fallen" Hárbarðzlióð 24, Guðrúnarkviða 6). Zur Bedeutung "Walstatt, Schlachtfeld" von aisl. valr sind etwa auch die Komposita val-blóð n., val-dreyri m. "Blut der Walstatt", val-dreyrugr Adj. "walstattblutig", valdýr n. "Walstattier" (Kenning für den Fenriswolf in Voluspá 55), val-dogg f. "Walstatttau" (Kenning für "Blut" in Helgakviða Hundingsbana II 44), val-galdr m. "Walstattzauberlied" (zur Erweckung der Gefallenen, Baldrs draumar 4) etc. zu vergleichen. Innerhalb der Germania besitzt aisl. valr Entsprechungen im Althochdeutschen, Altenglischen und Mittelniederländischen<sup>77</sup>: Ahd. wal m./n. a-St. ,,strages, clades, calamitas; Schlachtfeld, Walstatt" (in Glossenbelegen<sup>78</sup>), ae. wæl n. a-St., 1. "Gesamtheit der im Kampf gefallenen Krieger", 2. "einzelner Toter des Schlachtfeldes", 3. "Schlachtfeld, Walstatt", 4. "Gemetzel" und mndl. wal-, wale-stat f. "Walstatt"<sup>79</sup>. Diese einzelsprachlichen Bildungen lassen sich unter den urgermanischen Ansätzen \*uala- m. a-St. und \*uala- m. (bzw. n.) a-St. vereinigen. Wegen der einzelsprachlichen Bedeutungsdifferenz zwischen "der auf dem Schlachtfeld gefallene, erschlagene Krieger" einerseits und "Walstatt, Schlachtfeld" andererseits darf wohl angenommen werden, dass die beiden einzelsprachlich bezeugten Bedeutungen ursprünglich so

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Siehe IED 676, Egilsson 1931: 591, Baetke 1983: 692/693, ANEW 642.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> ANEW 642, Holthausen 1974: 380, Orel 2003: 442/443, Kroonen 2013: 569. In älteren Heliand-Ausgaben (z.B. Behaghel 1903: 276) findet sich für Hel. 2607 *uueldadio* C, *uualdadeo* M (Gen. Pl.) der Ansatz eines femininen *i-*Stamms as. *wal-dād* f. *i-*St. "Mordtat", der beispielsweise auch in gängigen Etymologica noch beibehalten ist (z.B. ANEW 642, Holthausen 1974: 380, Orel 2003: 443). Aus dem unmittelbaren Kontext der Belegstelle ergibt sich aber, dass Hel. 2606/2607 *Sulic lôn nimad uueros uualdādeo* (M, *uueldādio* C) als "solchen Lohn erhalten Männer für gute Taten" zu übersetzen ist, so dass als korrektes Lemma *weldād*, *waldād* f. *i-*St. "gute Tat" anzusetzen ist (Tiefenbach 2010: 448).

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> AhdGIWb. 691. Belege: Gl. 2.18.35 strage <sup>+</sup>uuale (Hs. bale); Gl. 2.21.74 strage Inuuale; Gl. 2.305.38 cladibus uualum; Gl. 2.319.39 strages uual; Gl. 2.400.2 strage uuala; Gl. 2.456.1 stragem vual ½ fal; Gl. 2.618.57 strage uuala; Gl. 2.714.54 <sup>+</sup>strages (Hs. srages) <sup>+</sup>UUala (Hs. UUallb); Gl. 4.22.29 tropheum uuales rouba (vgl. zur Interpretation der Belege ausführlich Darms 1978: 275/276). Zur unklaren Bedeutung von walaraupa Lex. Bai. XIX,4 und langob. walapauz Edictum Rothari 31 vgl. Darms 1978: 275/276 und van der Rhee 1970: 131–133.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Eine ausführliche Besprechung der einzelsprachlichen Belege bietet Darms 1978: 275–277.

verteilt waren, dass dem maskulinen *a*-Stamm urgerm. \**yala*- die Bedeutung "der auf dem Schlachtfeld gefallene Krieger" und dem mit Genusdifferenz bezeugten maskulinen bzw. neutralen *a*-Stamm urgerm. \**yala*-die Bedeutung "Walstatt, Schlachtfeld, Gemetzel" zukam, wobei im zweiten Falle das neutrale Genus möglicherweise als sekundär zu beurteilen ist. Urgermanischen Alters sind vielleicht auch folgende Determinativkomposita mit \**yala*- im Vorderglied<sup>80</sup>:

- a) aisl. *valkyrja* f. *jōn*-St. "Walküre", ae. *wælcyr(i)ge* f. *jōn*-St. "zauberkundige Frau" < urgerm. \**yala-kuzjōn-* "welche die (auf dem Schlachtfeld gefallenen) Toten auswählt";
- b) aisl. *val-fall* n. *a*-St. "Fallen der Erschlagenen", ae. *wæl-feall* m.(?) "ds." < urgerm. \**uala-falla* "ds.";
- c) aisl. *val-dreyri* m. *n*-St. "Blut der auf dem Schlachtfeld Gefallenen", ae. *wæl-dreor* m. "ds." < urgerm. \**uala-dre/auza(n)* m. "ds.".

15. Als etymologische Kognate der germanischen nominalen Bildungen \*μala- m. und \*μala- m./n. führt Kroonen 2013: 569<sup>81</sup> folgende außergermanische Formen an: heth. μalḫzi, μalḫanzi "schlagen, erschlagen"; toch. A wäl- "sterben"; griech. hom. Aor. ἑάλων "wurde gefangen, getötet"; griech. οὐλή f. "Kriegswunde, Scharte"<sup>82</sup>; lat. vulnus, -eris n. "Wunde"<sup>83</sup>; air. fuil f. "Blut"; kymr. gweli "Blut, Wunde"; lit. velễ (4), vėlễ f. "Seele eines Verstorbenen; Geist". Das bei Kroonen, loc. cit. angeführte, etymologisch zusammengehörige Material ist noch um folgende verbale Formen des Anatolischen zu ergänzen: h. luv. wa/i-la-/wa+ra/i- "sterben", k. luv. Part. Präs. walant(i)-/úlant(i)- "tot", lyk. la- "sterben" (< uranat. \*wlaH-)<sup>84</sup>. Des Weiteren sind hier aus dem Slavischen und Baltischen

<sup>80</sup> Vgl. Orel 2003: 442/443.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Nach Kroonen 2013: 592 sind innerhalb des Germanischen hier auch noch ae. wöl m./f. "Pest, Seuche; Verderben, Unglück" (Holthausen 1974: 405), as. wöl m. "Seuche, Verderben" (Tiefenbach 2010: 475) und ahd. wuol m. "Verderben" (AhdGlWb. 749) < urgerm. \*yōla- "Verderben, Unglück, Pest" anzuschließen, das nach Darms 1978: 279/280 als Vrddhi-Ableitung der ursprünglichen Bedeutung "zum Gemetzel gehöriges" von urgerm. \*yala- m./n. "Gemetzel, Schlachtfeld" zu deuten ist. Von urgerm. \*yōla-"Verderben, Unglück" wiederum abgeleitet ist ein schwaches Verbum Kl. I urgerm. \*yōlija- "zerstören, verderben", das in ae. bewēlen "verderben", as. wōlian "zerstören" und ahd. wuolen "zerstören, verderben" fortlebt (vgl. ausführlich dazu Darms 1978; 277–279 mit ausführlicher Besprechung der einzelsprachlichen Belege).</p>

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Griech. οὐλή < \*ρολσά oder \*ρολρά (Frisk II, 443/444).

<sup>83</sup> Lat. vulnus, -eris n. "Wunde" < urital. \*uelanos < \*uelh3-nos- (de Vaan 2008: 687).

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Siehe Melchert 1993: 250, Melchert 2004: 34, Malzahn 2010: 893. Vgl. zur Herleitung der luvischen Formen Melchert 1994: 254: "HLuv. *wa/i-la-* "die" and CLuv. (*u*)*walant(i*)- could reflect \**g*<sup>w</sup>*el*- (Morpurgo Davies apud Hawkins 1980c: 114; cf. OE

wohl noch anzuschließen kleinruss. *valjava* "mit Gefallenen bedecktes Schlachtfeld", tschech. *válka* "Krieg", *váleti* "bekriegen", apreuß. *ūlint* "kämpfen"<sup>85</sup>, alit. *velě* (4), *vėlě* (4) f. "Seele eines Verstorbenen, Totengeist", lett. *velis* m. "ds.", lit. *velionis*, *veliónis* m. "Verstorbener", alit. *Veliuonà* "Göttin der Ahnengeister"<sup>86</sup>.

16. Es stellt sich die Frage, unter welcher Grundbedeutung der Wurzel sich diese einzelsprachlichen Verben und Nomina vereinigen lassen. Hackstein 1995: 301 rekonstruiert als Wurzel \*uelh3- mit intransitiver Wurzelbedeutung "(in kriegerischer Auseinandersetzung) besiegt, getötet werden"<sup>87</sup>, während LIV<sup>2</sup> 679 als Wurzelbedeutung "schlagen" ansetzt<sup>88</sup>. Es erhebt sich ebenfalls die Frage, ob das für toch. A wäl- "sterben" bezeugte paradigmatische Nebeneinander von Medium tantum im Präsens (toch. A 3. Sg. Präs. Med. wällästär "stirbt") samt angeschlossenem Imperfekt (sowie Konj. III) sowie von Aktivformen des s-Präteritums A wläs, wälmäs in intransitiver Bedeutung (als Ersatz eines älteren intransitiven Wurzelaorists \* $\mu lh_3$ -t, \* $\mu lh_3$ - $me^{89}$ ) alt ist und die zugrundeliegende Wurzel dann dem Flexionstyp angehört, für den das Fehlen einer funktionalen Opposition zwischen Aktiv und Medium und ein paradigmatisches Nebeneinander von medialem Präsens und aktivem Aorist sowie aktivem Perfekt charakteristisch ist<sup>90</sup>. Dieser Flexionstyp wird z.B. repräsentiert durch die uridg. Wurzel \*uert- "sich wenden" mit einem medialen thematischen Präsens uridg. \*uért-e/o- (ai. vártate "dreht sich, rollt", lat. uertor, uertī, "sich wenden, drehen"), einem aktiven Wurzelaorist \*uért-/\*urt- (ved. avart ,,hat sich gedreht") und einem aktiven Perfekt \*ue-uórt-/\*ue-urt- (ved. vāvárta ,,hat sich gedreht", alat. uortī ,,wendete,

cwelan etc.) or simply \*wel- (cf. TochA wäl-)"; zur Herleitung der lydischen Form Melchert 1994: 290: "la- 'die' < (virtual) PA \*wlaH-" (vgl. auch Melchert 1994: 308, 316)

<sup>85</sup> IEW 1144, Darms 1978: 276.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Siehe Fränkel 1962: II 1218/1219, Derksen 2015: 496, ALEW II, 1212–1214.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Nach Hackstein 1995: 301 wird die intransitive Wurzelbedeutung durch die aktiven Formen des osttocharischen *s*-Präteritums A *wläs*, *wälmäs* angezeigt, die intransitive Bedeutung besitzen.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Vgl. auch Malzahn 2010: 893: "... as a consequence, TA *wläs* may actually go back to a passively used middle form built on an inherently transitive root e.g., one with the meaning 'shatter, beat, defeat'; note, however, that both Cuneiform and Hieroglyphic Luwian attest to verbal root \**wal*- 'die' possibly to be connected with our root (as per Melchert, 1994, 254), and in addition that Lycian has a verbal root *la*- 'die' derived by Melchert, 19945, 290, 308, 316 from a '(virtual) PA \**wlaH*-' no doubt somehow related to the Luwian root."

<sup>89</sup> Vgl. Hackstein 1995: 303 mit Hinweis auf tocharische Parallelen.

<sup>90</sup> Vgl. Hoffmann 1975: 248, Klingenschmitt 1982: 108.

drehte mich", got. warb "wurde")91. Innerhalb des Tocharischen ist dieses paradigmatische Nebeneinander bezeugt bei AB pärk- "aufgehen (von der Sonne)" mit medialem Präsens (toch. A 3. Sg. Präs. pärkatär, Part. pärkamām, toch. B Konj. pärkā- [in pärkālñe]) und aktivem Präteritum (toch. B Sg. 2 pärkasta, Sg. 3 parka, toch. A Pl. 3 parkar)<sup>92</sup>. Dabei kann das toch. A Präs. Sg. 3 pärkatär, Part. pärkamām < urtoch. \*pärkaträ (o.ä.) Med., \*pärkamāna lautlich auf vorurtoch. \*b<sup>h</sup>rĝ<sup>h</sup>-o- Med. bzw. \* $b^h er \hat{g}^h$ -o- Med. (vgl. auch heth. Med.  $p\acute{a}r$ -ak-ta-ru) zurückgeführt werden, während das Präteritum toch. B parka < urtoch. \*pärkā einen vorurtocharischen Aorist  $*b^h er \hat{g}^h a - t < *b^h er \hat{g}^h a - t$  (als Umbildung eines Wurzelaorists  $*b^h er \hat{g}^h - t$ ) fortsetzt<sup>93</sup>. Zu diesem athematischen Wurzelaorist gehört als ursprüngliches Partizip uridg. \*b^rg^h-ént-/-nt-',,hoch, erhaben" (ai. bṛhánt-/bṛhat-', av. bərəzant-/bərəzat-) mit dem zugehörigen Femininum \* $b^h r \hat{g}^h - nt - ih_2$  (ai.  $brhat \hat{t}$ , av.  $b \rightarrow z a i t \bar{t}$ , air. PN Brigit, ahd. PN Purgunt)<sup>94</sup>. Für die Wurzel \*uelh3- der oben angeführten, etymologisch offensichtlich zusammengehörigen Verben ist allerdings mit Harðarson 1993: 208 eine ursprüngliche funktionale Diathesenopposition anzunehmen, die sich sich m.E. bei dieser Wurzel so manifestiert, dass einem transitiven Aktiv der Bedeutung "(im Kampf/Krieg) schlagen, erschlagen" (vgl. heth. *yallj-mi* "schlagen, erschlagen"95) ein intransitives patientives Medium der Bedeutung "(im Kampf/Krieg) geschlagen, erschlagen werden" gegenübersteht. Aus der Bedeutung "(im Kampf/Krieg") erschlagen werden" erklärt sich einerseits die Bedeutung "umkommen, fallen, getötet werden" des griechischen passiven η-Aorists ep. ion. άλῶναι "(im Kampf) getötet werden, umkommen, fallen" $^{96} < *ulh_3-eh_1-^{97}$  (mit

 $<sup>^{91}</sup>$  Vgl. Hoffmann 1975: 248, Klingenschmitt 1982: 108, LIV² 691/692. Dieselbe Verteilung ist möglicherweise auch für die Wurzel uridg. \* $b^hag$ - "als Anteil bekommen" anzusetzen; vgl. Klingenschmitt 1982: 268 Anm. 2, LIV² 65.

<sup>92</sup> Vgl. Klingenschmitt 1982: 108, Malzahn 2010: 708/709.

<sup>93</sup> Vgl. Klingenschmitt 1982: 108.

<sup>94</sup> Vgl. Klingenschmitt 1982: 108.

 $<sup>^{95}</sup>$  Zur Erhaltung von inlautendem  $*h_3$  im Hethitischen vgl. Harðarson 1993: 208 mit Fn. 245 und Kloekhorst 2008: 945/946 mit Parallelen.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Zu Formen, Metrik und Bedeutung ausführlich LfgrE 593–595 s.v. άλῶναι (vgl. zum ursprünglichen F-Anlaut etwa Präs. thess. Fαλίσκομαι "werde gefangen/besiegt", Aor. ark. Fαλόντοις "den Gefangenen").

 $<sup>^{97}</sup>$  Vgl. Normier 1978: 133/134, Harðarson 1993: 208. Gegen die Herleitung von ἀλῶναι aus einem (aktiven) Wurzelaorist \* $y_loh_3$ - (unter der Annahme einer Lindemann-Variante von \* $y_loh_3$ -), wie von Rix 1876: 74 § 84 vorgeschlagen (gefolgt z.B. von Peters 1980: 31 Fn. 19, Hackstein 1995: 302, Forssman 2019: 215), sprechen nach Harðarson 1993: 208 einerseits die semantische Funktion, da ἁλῶναι den aoristischen Partner des medio-passiven Präsens ἀλίσκομαι darstellt (mit einer Diathesenopposition zu heth.  $y_loh_1$ -) und andererseits der Umstand, dass bei der betreffenden Wurzel die Vollstufe II sonst nicht nachzuweisen

Antonym ep.-ion. βιῶναι "überleben"98) und andererseits (mit Wegfall der Bedeutungskomponente "im Kampf/Krieg") die Bedeutung "sterben" von toch. A 3. Sg. Präs. Med. wällästär, Part. Prät. walu "gestorben, tot"99 (mit Antonym toch. A śo-, śāwe- "(über)leben" < \*gwih\_3-ue/o-100) und h. luv. wa/i-la-/wa+ra/i- "sterben", k. luv. Part. Präs. walant(i)-/úlant(i)-"tot", lyk. la- "sterben". Dabei könnte die Flexion von h. luv. wa/i-la-/wa+ra/i- "sterben" als aktives thematisches Präsens ihren Ausgangspunkt von dem im Keilschrift-Luvischen vorliegenden Partizip Präsens walant(i)-/úlant(i)- "tot"101 genommen haben. Aus der Bedeutung "(im Kampf/Krieg) geschlagen werden" erklärt sich die Bedeutung des passiven η-Aorists griech. hom. ἀλῶναι "werde besiegt, gefangen"102 (vgl. auch Aor. ark. γαλόντοις "den Gefangenen") als auch des zu άλῶναι in dieser Bedeutung neugebildeten nachhomerischen mediopassiven ske/o-Präsens griech. lesb. ion. att. ἁλίσκομαι, thess. γαλίσκομαι "werde besiegt, werde gefangen" < \*ulh3-iske/o-104. Zur etymologischen

ist. Denn die Wurzel \*µelh³- bildet nach Ausweis des Hethitischen (µalh- < athem. Wurzelpräsens \*µélh³-/\*µlh³- [vgl. Kloekhorst 2008: 946]), Germanischen (urgerm. \*µala- m. "der auf dem Schlachtfeld Gefallene" < \*µolh³ó-) und Baltischen (z.B. lit. velionìs, veliónis m. "Verstorbener") Vollstufe I (vgl. Harðarson 1993: 208).

<sup>98</sup> Vgl. Normier 1978: 132/133.

<sup>99</sup> Nach Hackstein 1995: 302 (so auch Malzahn 2010: 893) beruht toch. A *wälläṣtär* "stirbt" < \*yəl-nəsk° auf einem mit \*sk° re-charakterisiertem n-Infix-Präsens \*yəl-nə- mit Suffixersatz \*-na- → \*-nə- (vor Wirkung des Lautgesetzes \*-ln- > urtoch. \*-ll-) wie bei toch. A sinä-s°, B /sinə-sk°/ ← \*si-n-h₂- zu \*seh₂i- : \*sh₂i-/\*sih₂- "sättigen". Im Osttocharischen hat die uridg. Wurzel \*yel(h₃)- ihren Set-Charakter verloren; vgl. Hackstein 1995: 301 Fn. 38: "Das Averbo von A wäl- (Prs. wälläṣtär, Prt. III wläs (3. Sg.) wälmäs (1. Pl.) und P.P. walu) weist für sich genommen auf eine Nicht-A-Wurzel, d.h. uridg. Aniţ-Wurzel. Für eine Set-, alias A-Wurzel wäre ein Paradigma Prs. X 3. Sg. Med. \*wällāṣtär mit Prt. I 3. Sg. Akt. \*wäl/ wlā- und P.P. \*wlo zu erwarten".

<sup>100</sup> Vgl. das Oxymoron "lebend(ig) tot (Nom. Pl.)" A64a3 śāmānäk waluṣ, A64a5 śāmām penu walu säm "der (ist) auch lebend tot", und die "Grobdefinition" wlalune "Sterben, Tod": śolis kärṣtālune "Abschneidung des Lebens" (vgl. A64b4–5 śo(lis kärṣtālune)) wie implizit in der von König Brāhmadatta an den Prinzen gerichteten Aufforderung; A64b4 (pākṣiññā-ñi mäntne śoli)s kärṣtāluneyo wlalune mäskatär "(Unterweise mich, wie) durch das Abschneiden (des Lebens) das Sterben eintritt" (Textergänzung und Übersetzung nach Sieg 1952: II 25 mit Fn. 4). Vgl. ferner A65b2 pūk(i)s śol tsäkṣant wlalune "jedem das Leben entziehend ist der Tod/ das Sterben". Im Westtocharischen entspricht bedeutungsmäßig B sruk-, welches zur Wiedergabe von skr. mṛ- dienen kann (vgl. Sieg-Siegling 1949: 191 s.v. sruk-) (Belegstellen nach Hackstein 1995: 301).

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Zur aktiven Bedeutung von *nt*-Partizipien zu intransitiven Verben im Hethitischen (z.B. heth. *ašant*- "seiend; befindlich, gelegen" zu *eš*- "sein") vgl. Kronasser 1966: 257.

<sup>102</sup> Aus der Bedeutung "besiegt werden" von ἀλῶναι erklärt sich problemlos auch die Bedeutungsentwicklung zu "eingenommen, erobert werden" (z.B. gesagt von Troia II. 2.374); vgl. zu dieser Bedeutung Voigt 1955: 593/594.

 $<sup>^{103}</sup>$  Zuerst belegt bei Alkaios Fr. 321 ἁλίσκονται.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Vgl. Rix 1976: 74 3 84, 213 § 230, Harðarson 1993: 208, Hackstein 1995: 301, LIV<sup>2</sup> 679.

Verknüpfung von toch. A *wäl*- und gr. ep. Aor. ἀλῶναι äußert sich Hackstein 1995: 301 folgendermaßen. "Von semantischer Seite gewinnt die etymologische Verbindung von A *wäl*- mit gr. ἀλῶναι dadurch an Attraktivität, daß das jeweilige einzelsprachliche Antonym beider etymologisch identisch ist und zu uridg.  $*g^wieh_3$ - gehört: Antonym zu toch. A *wäl*- 'sterben' ist A śo- 'leben', mit dem es einige Male in Junktur steht (...), Antonym zu ep.-ion. ἀλῶναι 'untergehen' ist, wie Normier 1978: KZ 92.132–133 dargelegt hat, ep.-ion. βιῶναι 'überleben'".

17. Im Falle von griech. ἁλῶναι ist noch hevorzuheben, dass es bei Homer funktional als Passiv zu aktiven Verben der Bedeutung "töten" verwendet wird $^{105}$ ; z.B.

- (19) II. 22.253 ἕλοιμί κεν ἤ κεν ἀλοίην"Möge ich dich töten oder (selbst) getötet werden"<sup>106</sup>
- (20) II. 12.172 ἠὲ κατακτάμεν ἠὲ ἁλῶναι ,,töten oder getötet werden"107

Der Infinitiv ἀλῶναι findet sich ansonsten noch in der dreimal belegten Formel θανάτφ εἵμαρτο ἁλῶναι "es war jmdm. bestimmt, vom Tod hinweggerafft zu werden" (Il. 21.281, Od. 5.312, Od. 24.34). Bezeichnend ist allerdings, dass ἀλῶναι in dieser Formel nicht nur mit dem agentiven Dativ θανάτφ alleine kombiniert ist, sondern dass die mit θανάτφ verbundenen attributiven Adjektive λευγαλέφ und οἰκτίστφ den an den folgenden 3 Belegstellen jeweils aus der Retrospektive betrachteten erlittenen Tod als besonders elend und höchst jamervoll qualifizieren, wo doch in der Vergangenheit als Alternative auch die Möglichkeit eines ehrenvollen Todes und eines damit verbundenen ehrenvollen Begräbnissses bestanden hätte<sup>109</sup>:

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Vgl. Kölligan 2007: 53.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Vgl. zu weiteren Parallelstellen Kölligan 2007: 53 Fn. 127.

 $<sup>^{107}</sup>$  Vgl. auch II. 17.504–506 πρίν γ' ἐπ' Ἁχιλλῆος καλλίτριχε βήμεναι ἵππω / νῶϊ κατακτείναντα, φοβῆσαί τε στίχας ἀνδρῶν / Ἁργείων, ἥ κ' αὐτὸς ἐνὶ πρώτοισιν ἁλοίη "(Hektor wird nicht von seinem Zorn ablassen), bevor er auf den schönmähnigen Pferden des Achilleus sitzt und uns getötet hat, und die Reihen der Argeier in die Flucht schlägt oder selbst unter den vordersten Kämpfen umkommt".

 $<sup>^{108}</sup>$  Die Übersetzung "vom Tode hingweggerafft werden" von θανάτφ άλ $\tilde{ω}$ ναι bringt die mitklingende peiorative Bedeutungskonnotation eines elenden und jammervollen Todes im Kampf zum Ausdruck.

<sup>109</sup> Vgl. zu den drei Belegstellen Voigt 1955: Sp. 594.

(21)

ΙΙ. 21.279–281 6ς μ' ὄφελ' Έκτωρ κτεῖναι δς ἐνθάδε γ' ἔτραφ' ἄριστος: τώ κ' άγαθὸς μὲν ἔπεφν', άγαθὸν δέ κεν ἐξενάριξε: νῦν δέ με λευγαλέφ θανάτφ είμαρτο ἁλῶναι

> "Hätte mich doch Hektor erschlagen, der hier als der Beste aufwuchs!

So hätte ein Tüchtiger getötet und einem Tüchtigen die Rüstung genommen.

Jetzt aber war mir bestimmt, in elendigem Tod gefangen zu werden."

(Schadewaldt 1977: 357)

Od. 5.308–312<sup>111</sup> (22)

ώς δὴ ἐγώ γ' ὄφελον θανέειν καὶ πότμον ἐπισπεῖν ήματι τῷ ὅτε μοι πλεῖστοι γαλκήρεα δοῦρα Τρῶες ἐπέρριψαν περὶ Πηλεΐωνι θανόντι. τῷ κ' ἔλαχον κτερέων, καί μευ κλέος ἦγον Άχαιοί νῦν δέ λευγαλέφ θανάτφ εἵμαρτο άλῶναι.

"Wäre ich doch gestorben und dem Schicksal gefolgt an jenem Tage,

als auf mich in Überzahl die Troer die erzgefügten Speere warfen,

ringsumher um den gestorbenen Peliden! Dann hätte ich Grabesehren erhalten, und es hätten Kunde von mir die Achäer umhergetragen. Jetzt aber ist mein Los, daß ich in elendigem Tod gefangen werde."

(Schadewaldt 1966: 94)

Od. 24.31–35<sup>112</sup> (23)

ώς ὄφελες τιμῆς ἀπονήμενος, ἧς περ ἄνασσες, δήμω ἔνι Τρώων θάνατον καὶ πότμον ἐπισπεῖν. τῷ κέν τοι τύμβον μὲν ἐποίησαν Παναχαιοί, ήδέ κε καὶ σῷ παιδὶ μέγα κλέος ἤρα' ὀπίσσω. νῦν δ' ἄρα σ' οἰκτίστω θανάτω εἵμαρτο άλῶναι.

"Daß du doch im Genuß der Ehre, deren du gewaltet hast.

im Lande der Troer dem Tod und dem Schicksal gefolgt wärst!

Dann hätten dir doch die All-Achäer einen Grabhügel errichtet

und du hättest auch deinem Sohne große Kunde für später erworben.

Jetzt aber war es dir bestimmt, von dem jammervollsten Tode gefangen zu werden."

(Schadewaldt 1966: 414)

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Achilles im Selbstgespräch.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Odysseus im Selbstgespräch.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Die ψυχή des Achilles spricht zur ψυχή des Agamemnon.

Dass der Kombination des agentiven Dativs θανάτφ mit ἀλῶναι nicht nur die Funktion zukommt, das Verbum ἀλῶναι in der Bedeutung "gefangen werden" metaphorisch in die Bedeutung "getötet werden" zu überführen, wie von Yakubovich 2017b: 3<sup>113</sup> angenommen worden ist, dürfte aus den obigen Belegstellen hinlänglich klar hervorgehen. Angesichts des Bedeutungsspektrums der von Yakubovich 2017b nicht genannten Verben und Nomina, die oben in Punkt 15 aufgeführt sind und m.E. etymologisch mit ἀλῶναι zu verbinden sind, kann m.E. kein Zweifel bestehen, dass die Bedeutung "(im Kampf/Krieg) getötet werden, umkommen" von ἀλῶναι alt ist und sich nicht erst aus der Junktur θανάτφ ἀλῶναι entwickelt hat, zumal ἀλῶναι ohne θανάτφ in dieser Bedeutung vor dem Erstbeleg II. 21.281 von θανάτφ άλῶναι auftaucht.

- **18.** Für das Germanische sind als Fortsetzer dieser Wurzel meines Erachtens folgende zwei Bildungen anzusetzen:
  - a) urgerm. \* $\mu ala$  m. "der auf dem Schlachtfeld Gefallene" < vorurgerm. \* $\mu ol(h_3)\acute{o}$  "der (im Krieg, in der Schlacht) Getötete, Erschlagene" (substantiviert aus einem passiven Verbaladjektiv des Typs griech. λοιπός "verlassen, übrig" < \* $loik^*\acute{o}$ -, griech. ἡοικός "verbogen, krumm" < \* $\mu roik\acute{o}$ - $\mu roik$
  - b) urgerm. \* $\mu$ ala- m./n. "Gemetzel, Schlacht; Schlachtfeld, Walstatt" < \* $\mu$ ol( $h_3$ )o- "das Töten, Erschlagen (im Kampf, Krieg)" (Nomen actionis des Bildetyps griechisch τόμος<sup>115</sup>).

<sup>113 &</sup>quot;The meaning 'to be killed' is synchronically metaphoric and must have arisen within the combination θανάτφ ἀλῶναι 'to be seized by death' (e.g. Od. 5.132). Although this was a stable metaphor, as shown by the disjunction ἡὲ κατακτάμεν ἡὲ άλῶναι 'either to slay or to be slain' (II. 12.272), where θανάτφ is understood but not spelled out, it did not trigger the semantic shift" (vgl. auch LfgrE I, 594).

<sup>114</sup> Vgl. aus dem Germanischen z.B. got. *halbs*, ahd. *halb* "halb" < urgerm. \*χ*alba- < \*kolpó-* "geteilt" (: ai. *kálpa-* m. "Regel, Ordnung" < \**kólpo-* "Einteilung"), aisl. *faldr* m. "Falte" < urgerm. \**falđa- < \*poltó-* (vgl. Schaffner 2001: 96/97 mit weiteren Beispielen).

<sup>115</sup> Vgl. mit *o*-Stufe und maskulinem Genus got. *snaiws*, aisl. *snær*, ae. *snāw*, ahd. *snēo* m. "Schnee" < urgerm. \**snaiya*- (= aksl. *sněgъ*) < uridg. \**snóig³*\**o*- "das Schneien"; aisl. *songr*, ae. as. ahd. *sang* "Gesang" etc. (vgl. Krahe-Meid III 60, Schaffner 2001: 97 mit weiteren Beispielen); vgl. mit o-Stufe und neutralem Genus an. *brak* "Brechen", ae. *bræc*, as. *gi-brak* "Gedränge" etc. (vgl. Krahe-Meid III 60 mit weiteren Beispielen). Möglicherweise sind die neutralen Nomina actionis des Germanischen als Rückbildungen zu den neben maskulinen Nomina actionis der Struktur W( $\phi$ )-e/o- (gr. τ $\phi$ μ $\phi$ ) stehenden ursprünglichen Kollektiven auf W( $\phi$ )- $dh_2$ - (gr. τ $\phi$ μ $\phi$ ) zu beurteilen (so Widmer 2006: 446/447); vgl. as. *drank*, ahd. *trank* m. "Trank" (: as. *drinkan* "trinken") neben got. *dragk* n. "ds.". Diese Möglichkeit der Erklärung ist auch für das Nebeneinander von urgerm. \**yala*- m. und \**yala*- n. "Schlachtfeld, Walstatt" in Erwägung zu ziehen.

- 19. Nach diesen Ausführungen schlage ich, wie im Titel des Aufsatzes bereits angedeutet, folgende neue etymologische Erklärung des Götternamens Ἐνῦάλιος vor: myk. *E-nu-wa-ri-jo* /Enüualiios/, griech. hom. Ἐνοτάλιος, inschr. westargolisch Ἐνοταλιος < urgriech. \*enũuáliio-s < vorurgriech. \* $(h_1)enu-ulh_3-iio-s$  ,,der entlang des Schlachtfeldes/der Schlacht Seiende/Wirkende"116. Es handelt sich um ein präpositionales Rektionskompositum, das aus
  - a) dem Vorderglied uridg. Adverb \*( $h_I$ )énu "entlang, nach"<sup>117</sup> in ai. ánu "nach, entlang, ferner, später", jav. anu "nach, gemäß", ap. anuv "nach, gemäß, entsprechend"<sup>118</sup> (vgl. uridg. \*( $h_I$ )énu \*sek\*e/o-"nachfolgen" [lat.  $\bar{l}nsequ\bar{l}$  "ds."<sup>119</sup>] neben \*( $h_I$ )onu-sék\*-s "nachfolgend"<sup>120</sup> > iir. \* $\bar{a}nu$ sáks > ved. (RV)  $\bar{a}nu$ sák "in stetiger Folge, unausgesetzt", aav.  $\bar{a}nu$ shaxs "der Reihe nach"<sup>121</sup>) und
  - b) dem Hinterglied \*-ulh3-iio-122, Ableitung von einem neben \*uólh3o-(urgerm. \*wala- m./n. ,,Schlacht, Schlachtort") stehenden \*ulh3áh2-,,ds." (Typ griech. φυγή, lat. fuga)123,

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Vgl. zur Bildung etwa griech. hom. ἐπι-δήμιος "einheimisch" (: δῆμος), ὑπ-ουράνιος "unter dem Himmel befindlich", ἀπο-θύμιος "nicht nach dem Herzen, unerfreulich" etc. (vgl. Risch 1974: 187/188). Sollte das präpositionale Rektionskompositum urgriech. \*enữμάlijo-s ursprünglich ein Götterepitheton gewesen sein, so ist immerhin auf das präpositionale Rektionskompositum griech. hom. ἐπουράνιος "himmlisch" hinzuweisen, das in den homerischen Epen ausschließlich als Beiwort der himmlischen Θεοί verwendet wird (z.B. Il. 6.129, 131, 527; Od. 17.484).

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Nach Meixner bei Dunkel, LIPP 2, 242.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> EWAia I 73/74, LIPP 2 241–244.

 $<sup>^{119}</sup>$  Vgl. möglicherweise auch altalb. (Buzuku) *ëndjek* trans. "folgen, verfolgen", intrans. "folgen" < \*( $h_I$ )*énu* \*tek\*\*e/o- "nachlaufen" (Schumacher-Matzinger 2013: 188, 986).

<sup>120</sup> Das Kompositionspräfix uridg. \*(h1)onu- liegt auch in toch. AB onmim "Reue" < \*(h1)onu-men- "nachträgliches Denken" vor (vgl. zum Hinterglied air. cuman < \*cumen, mkymr. cof, mbret. coff, couff "Erinnerung" < \*komen- < \*kom-men-; vgl. als semantische Parallele np. pišmān, pižmān "bereuend" < nwiran. \*paš-mān < \*pasča-māna-); vgl. Klingenschmitt 1994: 372 Fn. 107 (= Klingenschmitt 2005: 403 Fn. 107). Vgl. zum Ablautverhältnis zwischen dem betonten freien Präverb uridg. \*(h1)énu und dem unbetonten Kompositionspräfix \*(h1)onu-Schaffner 2006: 175–177 und Klingenschmitt 2008: 413/414 (mit weiteren Parallelen).

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Zu -šh- von aav. ānušhaxš vgl. Hoffmann-Forssman 2004: 105 § 71.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Wie bei  $ah_2$ -stämmigen Simplizia das Zugehörigkeitssuffiix \*-ii0- unter Tilgung des Stammauslauts an den Wortstock angefügt werden kann (vgl. τίμιος : τιμή, νυμφίος : νυμφή etc.; vgl. Risch 1974: 126 § 45a), was angesichts von Parallelen wie lat. noxius "schädlich": noxa "Schaden" oder germ \* $\chi erdiia$ - m. "Hirte" : \* $\chi erd\bar{o}$ - "Herde" zweifellos ererbt ist, so tritt das Kompositionssuffix \*-ii0- bei  $ah_2$ -stämmigen Hintergliedern präpositionaler Rektionskomposita ebenfalls an den Wortstock; vgl. hom. ἐφ-ημέριος "für den Tag, nur einen Tag lang dauerend" : ἡμέρα, ὑπερ-θύριον "Oberschwelle, Türsturz" : θύρα, lat. inter-columnium "Säulenabstand" : columna (siehe Risch 1974: 188/189).

<sup>123</sup> Vgl. zum Nebeneinander von passiven η-Aoristen (Risch 1974: 250/251 § 90, Rix 1992: 218 § 236) und Verbalabstrakta auf - $\eta$  < \*- $ah_2$  etwa ἐτύπη : τυπή "Schlag, Hieb",

besteht. Während im Vorderglied der Bildung ein altes Ortsadverb fossiliert ist  $^{124}$ , liegt im Hinterglied der Bildung eine Form vor, die sich innerhalb des Griechischen auch bedeutungsmäßig gut an das Verbum άλῶναι in der Bedeutung "(im Kampf) besiegt, getötet werden; (im Kampf) fallen" etymologisch anschließen lässt. Έντῶάλιος ist also eigentlich der "Schlachtfeldgott, Wallstattgott".

- **20.** Diese neue etymologische Deutung von Ἐνῦάλιος als \*( $h_1$ )enu- $μlh_3$ -ijo-s "der entlang des Schlachtfeldes/der Schlacht Wirkende" und
  das aus dieser etymologischen Deutung eruierbare Benennungsmotiv, das
  vorzüglich für einen Gott des Krieges passt, stimmen sowohl zu folgenden realgeschichtlichen als auch sprachlichen Daten und Fakten:
  - a) Ἐνδάλιος als dem Gott des Nahkampfes;
  - b) Ἐνῦάλιος als dem Gott, der vor Beginn der Schlacht in einem Schlachtruf angerufen wird;
  - c) dem exklusiv mit Ἐνῦάλιος in einem Formelvers beträchtlich hohen Alters kombinierten Epitheton ἀνδρειφόντης "männermordend", das genauso wie das häufig für Hektor verwendete Epitheton ἀνδροφόνος "ds." aus einem bereits in der indogermanischen Dichtersprache vorhandenen Heldenepitheton \*h₂nr-g<sup>wh</sup>én- "männertötend" (ved. nrhán-) aus metrischen Gründen umgebildet ist;
  - d) dem zum Epitheton ἀνδρειφόντης "männermordend" passenden, erstmals II. Σ 309 bezeugten Sprichwort ξυνὸς Ἐνυάλιος, καί τε κτανέοντα κατέκτα "Allen gemein ist Enyalios, und auch den Tötenden tötet er!";

ἐβλάβη : βλάβη "Schaden, Nachteil, Unheil, Verderben", ἐπλήγη : πληγή "Schlag, Hieb, Stoß" (vgl. auch ἐπάγη "wurde fest" und πάγη "Schlinge, Netz, Falle").

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Ein innerhalb des Griechischen etymologisch isoliertes, ebenfalls als Kompositionsvorderglied fossiliertes Ortsadverb uridg. \*h2ndhre- (oder \*h2endhre-) "unten" liegt in griech. ἄνθρωπος, myk. a-to-ro-go /ánthrōkwos/ < \*h2ndhre-h3kw-o- oder \*h2ndhre-h3kwo- "der unten (auf der Erde) Befindliche" vor (Klingenschmitt 2005: 250: Fn. 15, 542). Das Verhältnis von \* $h_2\eta d^h re$ - (oder \* $h_2end^h re$ -) zu \* $h_2\eta d^h \acute{e}r$  (germ. \*under, jav.  $a\delta airi$  < \* $h_{2n}d^her+i$ ) (toch. A  $a\tilde{n}c$  ,,(nach) unten", < \* $h_{2}and^h-e$  oder \* $h_{2}and^h-i$ : ai.  $adh\dot{a}s$ , aav.  $ad\bar{a}$ < \*h2ndh-és) entspricht z.B. dem Verhältnis der Suffixe \*-tre (zum Beispiel ai. kútra "wo?"  $< *k^w u - tre$ ; arm.  $owr < *k^w u - tre$  oder  $*k^w u - re$ ) und  $*-t\acute{e}r$  (vgl.  $*n - t\acute{e}r$  "unten, zwischen"); vgl. Klingenschmitt 2005: 542. Als Argument gegen meine Deutung wendet Yakubovich 2017b: 2 ein, dass  $*(h_l)$ enu- im Griechischen etymologisch isoliert sei. Dem ist entgegen zu halten, dass  $*(h_1)enu$ - auch in einer anderen balkanindogermanischen Sprache fortgesetzt ist (altalb. (Buzuku) ëndjek trans. "folgen, verfolgen", intrans. "folgen" < \*(h<sub>1</sub>)énu \*tekwe/o- "nachlaufen" [Schumacher-Matzinger 2013: 188, 986]) und das Präverb den sprachlichen Vorfahren der Griechen in einer vorgeschichtlichen Zeit auf dem Balkan zur Verfügung gestanden haben kann, als sie den Götternamen \*Enuualijos geprägt haben.

- e) dem innergriechischen etymologischen Anschluss an das bedeutungsmäßig sehr nahe stehende Verbum ep.-ion. Aor. ἁλῶναι "(im Kampf) besiegt, getötet werden; (im Kampf) fallen" < \*μlh<sub>3</sub>-eh<sub>1</sub>-;
- f) dem außergriechischen etymologischen Anschluss an die ebenfalls von der Wurzel \*µel(h₃)- "(im Kampf, Krieg) schlagen, erschlagen" abgeleiteten Substantiva germ. \*µala- m. "der auf dem Schlachtfeld Gefallene" und \*µala- m./n. "Schlacht; Schlachtfeld, Walstatt" und kleinruss. valjava "mit Gefallenen bedecktes Schlachtfeld", tschech. válka "Krieg", váleti "bekriegen" etc.

Ob eine Entlehnung von Ἐνῦάλιος aus dem nur einmal bezeugten Titel lyd. *ẽnwaλa-* "Herr (?)" bzw. aus dessen westanatolischer Vorform den Vorzug verdient, sei zur Diskussion gestellt.

#### Primärliteratur (Textsiglen)

CMIK I = J. Chadwick / L. Godart / T.T. Killen / J.-P. Olivier / A. Sacconi / I.A. Sakellarakis (1986). *Corpus of Mycenaean Inscrptions from Knossos*. Volume I (1–1063). Cambridge/Rom.

D = E. Diehl / R. Beutler (1952). Anthologia lyrica Graeca I, fasc. 3. 3. Aufl. Leipzig. Garyza, Antonio (1954). Alcmane. I framenti. Testo critico, traduzione, commentario. Napoli.

GDI = Sammlung griechischer Dialektinschriften. 1-4. Göttingen 1884-1915.

SEG = Supplementum Epigraphicum Graecum.

W = *Iambi et elegi Graeci ante Alexandrum cantati*. Edidit Martin L. West. Volumen I: *Archilochus, Hipponax, Theognidea*. Oxford 1978.

Turyn, Alexander (1952). Pindari Carmina cum Fragmentis. Oxford.

#### Sekundärliteratur:

Aðalsteinsson, Jón Hnefill (2006). Wallstatt. In: RGA 33, 156-159.

AhdGlWb. = Starck, Taylor / Wells, J.C., (1971–1984). Althochdeutsches Glossenwörterbuch (mit Stellennachweis zu sämtlichen gedruckten althochdeutschen und altsächsischen Glossen). Heidelberg.

ALEW I-III = Altlitauisches Etymologisches Wörterbuch. Unter der Leitung von Wolfgang Hock und der Mitarbeit von Elvira-Julia Bukevičiūtė und Christiane Schiller bearbeitet von Rainer Fecht, Anna Helene Feulner, Eugen Hill und Dagmar S. Wodtko. Bd. I-III. Hamburg 2015.

ANEW = Jan de Vries (1961). Altnordisches etymologisches Wörterbuch. Leiden.

Aura Jorro, Francisco (1985). Diccionario Micénico (DMic.). Vol. I/II. Madrid.

Baetke, Walter (1983). Wörterbuch der altnordischen Prosaliteratur. Dritte Auflage,

Bechtel I–III = F. Bechtel (1921–24, <sup>2</sup>1963). *Die griechischen Dialekte*. I–III. Berlin.

- Beekes, Robert (2010). Etymological Dictionary of Greek. With the assistance of Lucien van Beek. Vol. I/II (Leiden Indo-European Dictionary Series Vol. 10/1, Vol. 10/2). Leiden/Boston.
- Behaghel, Otto (1903). *Heliand und Genesis*. Der Heliandausgabe zweite Auflage. Halle an der Saale.
- Bennett, Emmet L. / Olivier, Jean-Pierre (1973). *The Pylos Tablets Transcribed*. Part 1: Texts and Notes. Rome.
- Berg, Nils (1978). Parergon metricum: der Ursprung des griechischen Hexameters. In: *Münchener Studien zur Sprachwissenschaft* 37, 11–36.
- Campanile, Enrico (1996). Today, After Dumézil. In: *Indo-European Religion after Dumézil*. Ed. by Edgar C. Polomé (JIES Monograph 16). Washington, 131–146.
- Carnoy, Albert (1956). Notes d'onomastique mythologique grecque. In: *Beiträge zur Namenforschung* 7, 117–122.
- Chadwick, John (1976). The Mycenaean World. Cambridge.
- Chantraine, Pierre (1933). La formation des noms en Grec ancien. Paris.
- (1968). Dictionnaire étymologique de la langue Grecque. Histoire des mots. Paris.
- Darms, Georges (1978). Schwäher und Schwager, Hahn und Huhn. Die Vrddhi-Ableitung im Germanischen. München.
- Del Freo, Maurizio (2002/2003). La tablette An 724 de Pylos. In: Minos 37–38, 143–171.
- Derksen, Rick (2015). Etymological Dictionary of the Baltic Inherited Lexicon (Leiden Indo-European Etymological Dictionary Series Vol. 13). Leiden/Boston.
- DNP = Hubert Cancik und Helmuth Schneider (Hrsg.) (1997–2003). *Der Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike*. Band 1–16. Stuttgart.
- Duhoux, Ives (2010). Espace civil ou espace religieux en linéaire B: Comment les départager? In: Espace civil, espace religieux en Égée durant la période mycénienne. Approches épigraphique, linguistique et archéologique. Actes des journées d'archéologie et de philologie mycéniennes, Lyon, 1er février et 1er mars 2007, edited by Isabelle Boehm and Sylvie Müller-Celka, Lyon: Maison de l'Orient et de la Méditerranée Jean Pouilloux. 103–117.
- Egilsson, Sveinbjörn (1931). Lexicon Poeticum Antiquae Linguae Septentrionalis. Ordbog over det norsk-islandske Skjaldesprog. 2. udgave ved Finnur Jónsson. København.
- EWAia I–III = Manfred Mayrhofer (1992–2001). Etymologisches Wörterbuch des Altindoarischen. Bd. I–III. Heidelberg.
- Forssman, Bernhard (1991). Schichten in der homerischen Sprache. In: *Zweihundert Jahre Homer-Forschung. Rückblick und Ausblick*. Colloquium Rauricum Band 2. Hrsg. von Joachim Latacz. Stuttgart/Leipzig, 259–288.
- (2019). Die homerischen Verbalformen. Unter Mitarbeit von Manfred Brust und Jürgen Habisreitinger (Münchener Studien zur Sprachwissenschaft, Beiheft 28, Neue Folge).
   Dettelbach.
- Fränkel, Ernst (1962). Litauisches Etymologisches Wörterbuch. Bd. I/II. Heidelberg.
- Freese, J. H. (1926). Aristotle in 23 Volumes. Vol. 22. Cambridge/London.
- Frisk 1–3 = Hjalmar Frisk (1960–1972). *Griechisches etymologisches Wörterbuch*. Bd. 1–3. Heidelberg.
- García Ramón, Jose Luis (2010). Espace religieux, théonymes, épiclèses. À propos des nouveaux textes thébains. In: Espace civil, espace religieux en Égée durant la période mycénienne. Approches épigraphique, linguistique et archéologique. Actes des journées d'archéologie et de philologie mycéniennes, Lyon, 1er février et 1er mars 2007, edited by Isabelle Boehm and Sylvie Müller-Celka, Lyon: Maison de l'Orient et de la Méditerranée Jean Pouilloux. 73–92.

- Gonzales, Matthew Paul (2004). Cults and Sanctuaries of Ares and Enyalios: A Survey of the Literary, Epigraphic, and Archaeological Evidence. Berkeley.
- (2008). New Observations on the Lindian Cult-Tax for Enyalios ("SEG" 4.171). In: Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 166, 121–134.
- Gordon, Richard (1997). Artikel "Enyalios". In: DNP 3, Sp. 1053/54.
- (1997a). Artikel "Enyo". In: DNP 3, Sp. 1054.
- Graf, Fritz (2000). Zum Figurenbestand der Ilias: Götter (FG). In: Joachim Latacz (Hg.), *Homers Ilias. Gesamtkommentar. Prolegomena*. München/Leipzig, 115–132.
- Gusmani, Roberto (1964). Lydisches Wörterbuch, mit grammatischer Skizze und Inschriftensammlung. Heidelberg.
- Hackstein, Olav (1995). Untersuchungen zu den sigmatischen Präsensstammbildungen des Tocharischen. Göttingen.
- (2002). Die Sprachform der homerischen Epen. Faktoren morphologischer Variabilität in literarischen Frühformen: Tradition, Sprachwandel, Sprachliche Anachronismen (Serta Graeca Band 15). Wiesbaden.
- (2011). Homerische Metrik. Der sprachliche Hintergrund. In: Homer-Handbuch. Leben Werk – Wirkung. Hrsg. von Antonios Rengakos und Bernhard Zimmermann. Stuttgart/ Weimar. 26–45.
- Harðarson, Jón Axel (1993). Studien zum urindogermanischen Wurzelaorist und dessen Vertretung im Indoiranischen und Griechischen (Innsbrucker Beiträge zur Sprachwissenschaft Bd. 74). Innsbruck.
- (2005). Der geschlechtige Nom. Sg. und der neutrale Nom.-Akk. Pl. der n-Stämme im Urindogermanischen und Germanischen. In: Sprachkontakt und Sprachwandel. Akten der XI. Fachtagung der Indogermanischen Gesellschaft, 17.–23. September 2000, Halle an der Saale. Hrsg. von Gerhard Meiser und Olav Hackstein. Wiesbaden, 215–236.
- Heubeck, Alfred (1970). Nochmal zu griech. μρ-/-μβρ-. In: Glotta 48, 67-71.
- Hiller, Stefan (2011). Mycenaean Religion and Cult. In: *A Companian To Linear B: Mycenaean Greek Texts and their World*. Edited by Yves Duhoux and Anna Morpurgo Davies. Vol. 2. Louvain-la-Neuve, 169–211.
- Högemann, Peter / Oettinger, Norbert (2018). Lydien. Ein altanatolischer Staat zwischen Griechenland und dem vorderen Orient. Berlin/Boston.
- Hoffmann, Karl (1975). *Aufsätze zur Indoiranistik*. Band 1. Hrsg. von Johanna Narten. Wiesbaden.
- Hoffmann, Karl / Forssman, Bernhard (2004). Avestische Laut- und Flexionslehre. 2., durchgesehene und erweiterte Auflage. Innsbruck.
- Holthausen, Ferdinand (1934). Altenglisches etymologisches Wörterbuch. Dritte, unveränderte Auflage. Heidelberg.
- Hultgård, A. (2007). Wotan-Odin. In: RGA 35, 759-785.
- Humbach, Helmut (1958). Gathisch-awestische Namen. In: *Indogermanische Forschungen* 63, 1958, 209–211.
- Hutter, Manfred (2003). Aspects of Luwian Religion. In: *The Luwians*. Edited by H. Craig Melchert. Leiden, 211–280.
- IED = An Icelandic-English Dictionary. Initiated by Richard Cleasby. Subsequently revised, enlarged and completed by Gudbrand Vigfusson. Second edition with a supplement by William A. Craigie. Oxford 1957.
- Janda, Michael (2006). Die Religion der Indogermanen. In: Proceedings of the Seventeenth Annual UCLA Indo-European Conference, October 27–28, 2005. Edited by Kariene Bley, Martin E. Huld, Angris Della Volpe, Miriam Robbins Dexter (JIES Monograph Number 52). Washington, 1–29.

- (2009). *Die Religion der Indogermanen*. Vorlesungsskriptum zu einem Blockseminar an der Freien Universität Berlin, 31. August 4. September 2009.
- Jeffery, Lilian H. (1961). The Local Scripts of Archaic Greece. A Study of the Greek Alphabet and its Development from the Eighth to the Fifth Centuries B.C. Oxford.
- Killen, John T. / Olivier, Jean-Pierre (1989). *The Knossos Tablets*. Fifth Edition. A Transliteration (Suplementos a Minos Núm. 11). Salamanca.
- Klingenschmitt, Gert (1974). Griechisch παρθένος. In: Antiquitates Indogermanicae. Studien zur indogermanischen Altertumskunde und zur Sprach- und Kulturgeschichte der indogermanischen Völker. Gedenkschrift für Hermann Güntert zur 25. Wiederkehr seines Todes am 23. April 1973. Hrsg. von Manfred Mayrhofer, Wolfgang Meid, Bernfried Schlerath, Rüdiger Schmitt (= IBS Bd. 12). Innsbruck, 273–278.
- (1982). Das altarmenische Verbum. Wiesbaden.
- (1994). Das Tocharische in indogermanistischer Sicht. In: Tocharisch. Akten der Fachtagung der Indogermanischen Gesellschaft. Berlin September 1990. Hrsg. von Bernfried Schlerath (TIES Suppl. Ser. Vol. 4). Reykjavík, 310–411.
- (2005). Aufsätze zur Indogermanstik. Hrsg. von Michael Janda, Rosemarie Lühr, Joachim Matzinger und Stefan Schaffner (Philologia. Sprachwissenschaftliche Forschungsergebnisse Band 74). Hamburg.
- (2008). Lit. úošvis. In: Baltistica 43 (3), 405-430.
- Kloekhorst, Alwin (2008). Etymological Dictionary of the Hittite Inherited Lexicon (Leiden Indo-European Etymological Dictionary Series Vol. 5). Leiden/Boston.
- Kölligan, Daniel (2007). Suppletion und Defektivität im griechischen Verbum (Münchener Forschungen zur historischen Sprachwissenschaft Bd. 6). Bremen.
- Krahe-Meid III = Hans Krahe / Wolfgang Meid (1969). Germanische Sprachwissenschaft. Bd. III: Wortbildungslehre. 7. Auflage bearbeitet von Wolfgang Meid. Berlin/New York.
- Kronasser, Heinz (1966). Etymologie der hethitischen Sprache. Band 1. I. Zur Schreibung und Lautung des Hethitischen. II. Wortbildung des Hethitischen. Wiesbaden.
- Kroonen, Guus (2013). *Etymological Dictionary of Proto-Germanic* (Leiden Indo-European Etymological Dictionary Series Vol. 11). Leiden/Boston.
- Latacz, Joachim (2003). *Homers Ilias. Gesamtkommentar*. Hrsg. von Joachim Latacz. Band II: *2. Gesang. Faszikel 2: Kommentar*. München/Leipzig.
- Leaf, Walter (1960). *The Iliad*. Edited, with Apparatus Criticus, Prolegomena, Notes, and Appendices. Vol. I: *Books I–XII*. Second Edition. Amsterdam.
- Lejeune, Michel (1972). Phonétique du grec ancien et du mycénien. Paris.
- Lfgr<br/>E1-4=Lexikon des frühgriechischen Epos. Band 1–4. Hrsg. von Bruno Snell et al. Göttingen 1979–2008.
- LIPP = George E. Dunkel (2014). Lexikon der indogermanischen Partikeln und Pronominalstämme. Band 1: Einleitung, Terminologie, Lautgesetze, Adverbialendungen, Nominalsuffixe, Anhänge und Indices. Band 2: Lexikon. Heidelberg.
- LIV<sup>2</sup> = Lexikon der indogermanischen Verben. Die Wurzeln und ihre Primärstammbildungen. Unter der Leitung von Helmut Rix und der Mitarbeit vieler anderer bearbeitet von Martin Kümmel, Thomas Zehnder, Reiner Lipp, Brigitte Schirmer. Zweite, erweiterte und verbesserte Auflage bearbeitet von Martin Kümmel und Helmut Rix. Wiesbaden 2001.
- Lonis, Raoul (1979). Guerrre et religion en Grèce à l'époque classique: recherches sur les rites, les dieux, l'ideologie de la victoire. Paris.
- Lorenz, Gottfried (1984). Snorri Sturluson. Gylfaginning. Texte, Übersetzung, Kommentar. Darmstadt.
- Mader, Bernhard (1991). Artikel Ἐνῦάλιος. In: LfgrE 2, 1991, 610/611.

- Maier, Bernhard (1994). Lexikon der keltischen Religion und Kultur. Stuttgart.
- Malzahn, Melanie (2010). *The Tocharian Verbal System* (Brill's Studies in Indo-European Languages & Linguistics 3). Leiden.
- Marold, Edith (1992). Die Skaldendichtung als Quelle der Religionsgeschichte. In: *Germanische Religionsgeschichte. Quellen und Quellenprobleme.* Hrsg. von Heinrich Beck, Detlev Ellmers und Kurt Schier (= Ergänzungsbände zum RGA. Bd. 5). Berlin/New York, 685–719.
- Meier-Brügger, Michael (1992). Griechische Sprachwissenschaft. I. Bibliographie, Einleitung, Syntax. II. Wortschatz, Formenlehre, Lautlehre, Indices. Berlin/New York.
- Meissner, Rudolf (1921). Die Kenningar der Skalden. Ein Beitrag zur skaldischen Poetik. Bonn/Leipzig.
- Melchert, H. Craig (1993). Cuneiform Luvian Lexikon. Chapel Hill.
- (1994). Anatolian Hictorical Phonology. Amsterdam/Atlanta.
- (2004). A Dictionary of the Lycian Language. Ann Arbor (New York).
- Melena, José L. (2014). Mycenaean Writing. In: *A Companian To Linear B: Mycenaean Greek Texts and their World*. Edited by Yves Duhoux and Anna Morpurgo Davies. Vol. 3. Louvain-la-Neuve, 1–186.
- Morpurgo-Davies, Anna (1972). Greek and Indo-European Semi-consonants: Mycenaean *u* and *w*. In: *Minos* 12, 80–121.
- Nikoloudis, Stavroula (2008). Multiculturalism in the Mycenaean World. In: *Anatolian Interfaces: Hittites, Greeks, and Their Neighbors in Ancient Anatolia*. Edited by Billie Jean Collins et al. Oxford, 45–56.
- Nilsson, Martin P. (1955). Geschichte der griechischen Religion. Erster Band: Die Religion Griechenlands bis auf die griechische Weltherrschaft. 2. Aufl. München.
- Normier, Rudolf (1978). Griechisch βιῶναι und ἀλῶναι: "Überleben" und "Untergehen" bei Homer. In: *Kuhns Zeitschrift* 92, 132–134
- Nünlist, René (2000). Homerische Metrik (M). In: Joachim Latacz (Hg.), *Homers Ilias. Gesamtkommentar. Prolegomena.* München/Leipzig, 109–114
- Oberlies, Thomas (1998). Die Religion des Rgveda. Erster Teil: Das religiöse System des Rgveda. Wien.
- Orel, Vladimir (200)3. A Handbook of Germanic Etymology. Leiden/Boston.
- Palaima, Thomas G. (2007). Ilios, Tros and Tlos: Continuing Problems with to-ro, to-ro-o, to-ro-wo, to-ro-ja, wi-ro and a-si-wi-ja/a-si-wi-jo. In: Στέφανος ἀριστείος: Archäologische Forschungen zwischen Nil und Istros. Festschrift für Stephan Hiller zum 65. Geburtstag. Edited by Felix Lang et al., Wien, 197–204.
- Peters, Martin (1980). Untersuchungen zur Vertretung der indogermanischen Laryngale im Griechischen. Wien.
- (2006). Zur morphologischen Einordnung von messapisch klaohi. In: Studi di antichità linguistiche in memoria di Ciro Santoro, a cura di Maria Teresa Laporta. Bari, 329–353.
- Plath, Robert (1987). Hauchdissimilation im Mykenischen? In: Münchener Studien zur Sprachwissenschaft 48, 187–193.
- Puhvel, Jan (1984). Hittite Etymological Dictionary. Vol. 1–2. Berlin.
- Purves, Alex S. (2011). Ares. In: *The Homer Encyclopedia*. Edited by Margolit Finkelberg. Oxford, 81–82.
- RGA = Reallexikon der Germanischen Altertumskunde von Johannes Hoops. Zweite, völlig neu bearbeitete und erweiterte Auflage hrsg. von Heinrich Beck, Dieter Geuenich und Heiko Steuer. Bd. 1–35. Berlin/New York 1973–2007.
- Risch, Ernst (1974). *Wortbildung der homerischen Sprache*. Zweite, völlig überarbeitete Auflage. Berlin/New York.

- Rix, Helmut (1976). *Historische Grammatik des Griechischen. Laut- und Formenlehre.* Darmstadt.
- Ruijgh, Cornelis J. (1967). Études sur la grammaire et le vocabulaire du grec mycénien. Amsterdam.
- Schadewaldt, Wolfgang (1966). *Homer. Die Odyssee*. Deutsch von Wolfgang Schadewaldt. Zürich/Stuttgart.
- Schadewaldt, Wolfgang (1977). *Homer Ilias*. Übertragen von Wolfgang Schadewaldt. Frankfurt am Main.
- Schaffner, Stefan (1999). Die Götternamen des Zweiten Merseburger Zauberspruches. In: *insprinc haptbandun*. Referate des Kolloquiums zu den *Merseburger Zaubersprüchen* auf der XI. Fachtagung der Indogermanischen Gesellschaft in Halle/Saale (17.–23. September 2000). Teil I. Hrsg. von Heiner Eichner und Robert Nedoma. *Die Sprache* 41, 2, 153–205.
- (2001). Das Vernersche Gesetz und der innerparadigmatische Grammatische Wechsel des Urgermanischen im Nominalbereich (IBS Bd. 103). Innsbruck.
- (2006). Altenglisch umbor ,Kind'. In: IJDL 3,2, 147-185.
- Schmitt, Rüdiger (1967). Dichtung und Dichtersprache in indogermanischer Zeit. Wiesbaden.
- Schumacher, Stefan / Matzinger, Joachim (2013). Die Verben des Altalbanischen. Belegwörterbuch, Vorgeschichte und Etymologie. Unter Mitarbeit von Anna-Maria Adaktylos (Albanische Forschungen Bd. 33). Wiesbaden.
- Sieg, Emil (1952). Übersetzungen aus dem Tocharischen II (Abhandlungen der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin Jg. 1951, Nr. 1). Berlin.
- Sieg, Emil / Siegling, Wilhelm (1949). Tocharische Sprachreste, Sprache B. Heft 1: Die Udānālankara-Fragmente. Text, Übersetzung und Glossar. Göttingen.
- Simek, Rudolf (2003). Religion und Mythologie der Germanen. Darmstadt.
- (2006). Lexikon der germanischen Mythologie. Dritte, völlig überarbeitete Auflage. Stuttgart.
- Simek, Rudolf / Pálsson, Hermann (2007). Lexikon der altnordischen Literatur. Die mittelalterliche Literatur Norwegens und Islands. Zweite, wesentlich vermehrte und überarbeitete Auflage von Rudolf Simek. Stuttgart.
- Sponsel, Christina (2017). Der Areskult in Metropolis (Ionien) (Ausgezeichnete Abschlussarbeiten der Erlanger Geschichtswissenschaften 5). Erlangen.
- Thumb-Kieckers 1932 = A. Thumb, *Handbuch der griechischen Dialekte*. Bd. I. 2. Auflage von E. Kieckers. Heidelberg.
- Thumb-Scherer 1959 = A. Thumb, *Handbuch der griechischen Dialekte*. Bd. II. 2. Auflage von A. Scherer. Heidelberg.
- Tichy, Eva (1981). Hom. ἀνδροτῆτα und die Vorgeschichte des griechischen Hexameters. In: *Glotta* 59, 28–67.
- Tiefenbach, Heinrich (2010): Altsächsisches Handwörterbuch. A Concise Old Saxon Dictionary. Berlin/New York 2010.
- Van der Rhee, F. (1970). Die germanischen Wörter in den langobardischen Gesetzen. Rotterdam.
- Ventris, Michael / Chadwick, John (1973). *Documents in Mycenaean Greek*. Second Edition by John Chadwick. Cambridge.
- Voigt, Eva-Maria (1955). άλῶναι. In: LfgrE 1, 593/594.
- Vollgraf, W. (1934). Une offrande à Enyalios. In: *Bulletin de correspondance hellénique* LVIII, 138ff.

- Wachter, Rudolf (2000a). Grammatik der homerischen Sprache. In: Joachim Latacz (Hg.), *Homers Ilias. Gesamtkommentar. Prolegomena*. München/Leipzig, 61–108.
- (2000b). Wort-Index Homerisch Mykensch (MYK). In: Joachim Latacz (Hg.), Homers Ilias. Gesamtkommentar. Prolegomena. München/Leipzig, 209-234.
- Wackernagel, Jakob (1916). Sprachliche Untersuchungen zu Homer (Forschungen zur griechischen und lateinischen Grammatik, 4. Heft). Göttingen.
- Watkins, Calvert (1995). How to Kill a Dragon. Aspects of Indo-European Poetics. New York/Oxford.
- West, Martin L. (1995). The East Face of Helicon: West Asiatic Elements in Greek Poetry and Myth. Oxford.
- (2018). Unmetrical Verses in Homer. In: Language and Meter. Edited by Dieter Gunkel
   Olav Hackstein (Brill's Studies in Indo-European Languages & Linguistics 18).
   Leiden/Boston, 362–379.
- Widmer, Paul (2006). Eine restrukturierte Wortbildungsregel: Die neutralen Verbalnomina des Typs \*pak-a- n. ,Dach' im Germanischen. In: Sprachwissenschaft 31.4, 431–447.
- Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von (1926). *Der Glaube der Hellenen*. Bd. I. München. Willi, Andreas (2014). Ares the Ripper. In: *Indogermanische Forschungen* 119, 207–225. Yakubovich, Ilya (2017a). An agreement between the Sardians and the Mermnads in the Lydian language? In: *Indogermanische Forschungen* 122, 265–293.
- (2017b). The Anatolian connections of the Greek god Enyalius (Manuskript, 11 Seiten, 25.11. 2017). Erscheint in: Bianconi, M. (Hrsg.): In Search of the Golden Fleece. Linguistic and cultural interactions between Greece and the Ancient Near East.

Professur für Vergleichende Indogermanische Sprachwissenschaft Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg Kochstraße 4/16 91054 Erlangen stefan.schaffner@fau.de